
ISSN 1561-1264 (PRINT) 
ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ДЕРЖАВНИЙ ЗАКЛАД
«ПІВДЕННОУКРАЇНСЬКИЙ НАЦІОНАЛЬНИЙ

ПЕДАГОГІЧНИЙ УНІВЕРСИТЕТ
імені К. Д. УШИНСЬКОГО»

НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: 
МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ

Філософія

ВИПУСК 2(56) 2025

Видавничий дім
«Гельветика»
2025



Засновник: Державний заклад «Південноукраїнський національний педагогічний університет 
імені К. Д. Ушинського»

НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ:
МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ

НАУКОВИЙ ЖУРНАЛ № 2(56) 2025

ISSN 1561-1264 (Print) 
ISSN 2664-5998 (Online)
Key title: Naukove pìznannâ. Metodologìâ ta tehnologìâ
Abbreviated key title: Nauk. pìznannâ, Metodol. tehnol.
Variant title: Naukove pìznannâ: metodologìâ ta tehnologìâ

Редакційна колегія

Головний редактор:
Борінштейн Євген Руславович – головний редактор, доктор філософських наук, 

професор, завідувач кафедри філософії, соціології та менеджменту соціокультурної 
діяльності, Державний заклад «Південноукраїнський національний педагогічний університет 
імені К.Д. Ушинського

Члени редакційної колегії:
Атаманюк Зоя Миколаївна – доктор філософських наук, професор, професор  кафедри 

філософії, соціології та менеджменту соціокультурної діяльності, Державний заклад 
«Південноукраїнський національний педагогічний університет імені К.Д. Ушинського»

Балашенко Інна Валеріївна – кандидат філософських наук, доцент, завідувач кафедри 
філософії освіти, Комунальний заклад вищої освіти «Одеська академія неперервної освіти 
Одеської обласної ради»

Бліхар В’ячеслав Степанович – доктор філософських наук, професор, директор Інституту 
управління, психології та безпеки, Львівський державний університет внутрішніх справ)

Давидович Ніцца – доктор педагогічних наук, професор, Арієльський університет 
(Ізраїль)

Добролюбська Юлія Андріївна – доктор філософських наук, професор, 
професор кафедри всесвітньої історії та методики її навчання, Державний заклад 
«Південноукраїнський національний педагогічний університет імені К.Д. Ушинського»

Єршова-Бабенко Ірина Вікторівна – доктор філософських наук, професор, професор 
кафедри менеджменту та інноваційних технологій соціокультурної діяльності, Український 
державний університет імені Михайла Драгоманова

Златіца Плашієнкова – PhD, доктор філософії, філософський факультет, Університет 
Каменського в Братіславі, Словаччина

Кочубей Наталія Василівна – доктор філософських наук, професор, Українська асоціація 
дослідників європейських цінностей в освіті (AREVE), запрошений професор університету  
м. Удіне, Італія

Окорокова Віра Вікторівна – доктор філософських наук, професор, професор кафедри 
всесвітньої історії та методики її навчання, Державний заклад «Південноукраїнський 
національний педагогічний університет імені К.Д. Ушинського»

Орленко Ірина Миколаївна – PhD, доктор філософії в галузі філософії, доцент кафедри 
спеціальної та інклюзивної освіти і реабілітації, Державний заклад «Південноукраїнський 
національний педагогічний університет імені К.Д. Ушинського»

Петінова Оксана Борисівна – заступник головного редактора, доктор філософських 
наук, професор, професор кафедри філософії, соціології та менеджменту соціокультурної 
діяльності, Державний заклад «Південноукраїнський національній педагогічний університет 
імені К. Д. Ушинського»

Петр Ємелка – доктор філософських наук, професор, кафедра громадянського виховання, 
Університет Масарика, Брно, Чеська республіка

Романенко Сергій Степанович – доктор економічних наук, кандидат філософських наук, 
професор, професор кафедри спортивних ігор і менеджменту фізичної культури, Державний 
заклад «Південноукраїнський національній педагогічний університет імені К.Д. Ушинського

Скалацька Олена Віталіївна – доктор філософських наук, доцент, декан факультету 
журналістики, Національний університет «Одеська юридична академія»

Стовпець Олександр Васильович – доктор філософських наук, професор, професор 
кафедри соціальних і гуманітарних дисциплін, Одеський національний морський університет

Халапсіс Олексій Владиславович – доктор філософських наук, професор, професор 
кафедри філософії і педагогіки, Національний технічний університет «Дніпровська 
політехніка

Юшкевич Юлія Сергіївна – кандидат філософських наук, старший викладач кафедри 
філософії, історії та політології, Одеський національний економічний університет

Реєстрація суб'єкта у сфері 
друкованих медіа: Рішення 
Національної ради України з 
питань телебачення  
і радіомовлення № 225  
від 01.02.2024 р. 
Ідентифікатор медіа: 
R30-02648.

Суб'єкт у сфері друкованих 
медіа – Державний заклад 
«Південноукраїнський 
національний педагогічний 
університет імені 
К.Д. Ушинського»  
(вул. Старопортофранківська, 
буд. 26, м. Одеса, 65020, pdpu@
pdpu.edu.ua, тел. 048-752-98-10; 
048-731-62-91).  

Журнал виходить  
2 рази на рік і є фаховим  
(категорія «Б»)  
зі спеціальності  
B10 Філософія  
відповідно до Наказу  
МОН України  
від 02.07.2020 № 886  
(додаток 4).

Мови публікацій: українська та 
англійська.

Рекомендовано  
до друку вченою радою 
Університету Ушинського, 
протокол № 6 
від 27.11.2025 р.

Друковані матеріали виражають 
позицію автора, яка не завжди 
поділяється редакційною колегією.

Статті у виданні  
перевірені на наявність плагіату 
за допомогою програмного 
забезпечення StrikePlagiarism.com 
від польської компанії Plagiat.pl.

Передрук матеріалів 
здійснюється за умови 
обов’язкового посилання на 
«Наукове пізнання: методологія  
та технологія».



Вимоги до статей, які подаються до наукового журналу
«НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ»

ПОРЯДОК ПОДАННЯ МАТЕРІАЛІВ
Для опублікування статті у науковому журналі «Наукове пізнання: методологія та технологія» необхідно 

надіслати на електронну пошту editor@np.pdpu.od.ua такі матеріали:
1) статтю;
2) довідку про автора (прізвище, ім’я, по батькові автора, місце роботи (навчання), адреса місця роботи, 

контактний телефон, адреса електронної пошти, поштова адреса для відправки друкованого примірника);
3) рецензію-відгук на статтю від доктора наук у відповідній галузі науки (за винятком докторів та кандидатів 

наук).

Редакція журналу здійснює внутрішнє рецензування статті – розгляд статті одним із членів редакційної 
колегії (single–blind review – рецензент знає автора, але автор не знає рецензента). На підставі проведеного 
рецензування автор може отримати одну з таких відповідей: – статтю прийнято до друку, – доопрацювати 
статтю, – автору відмовлено в публікації.

Оплата статті здійснюється тільки після офіційного підтвердження та надання реквізитів від редакції 
журналу (офіційний e–mail: editor@np.pdpu.od.ua).

Матеріали, подані з порушенням вимог стандартів, не приймаються до редагування і публікації. Редакція 
зберігає право на редагування матеріалів, їхнє скорочення й уточнення найменування. Опубліковані матеріали 
виражають позицію автора, що може не збігатися з думкою редакції. За вірогідність фактів, статистичних даних 
і інших матеріалів відповідальність несе автор.

ТЕМАТИЧНІ РОЗДІЛИ ЖУРНАЛУ
1. Філософія природи, світу і космосу;
2. Філософія суспільства та суспільної історії;
3. Філософія людини з її особливостями, здібностями і властивостями;
4. Філософія духовної сфери або інтелектуальних процесів.

ТЕХНІЧНІ ВИМОГИ ДО ОФОРМЛЕННЯ СТАТТІ
Формат А 4; поля – 2 см (нижнє) х 2 см (верхнє), 3 см (ліве) х 1,5 см (праве); абзац – 1,25 см; міжрядковий 

інтервал – 1,5 см; шрифт – Times New Roman; кегль – 14.
Обсяг статті – від 12 до 20 сторінок. 
У тексті слід використовувати символи за зразком: лапки «…», дефіс (–), тире (–), апостроф (’).

СТРУКТУРА СТАТТІ
1. Ліворуч вказується УДК та тематичний розділ журналу.
2. Ім’я, прізвище, по батькові, інформація про автора(ів) (науковий ступінь, вчене звання, посада, назва та 

адреса організації, в якій працює(ють) автор(и)) мовою статті. Максимальна кількість авторів у статті – три особи.
3. Назва статті. Має містити не більше 10 слів, розкривати сутність проблеми та бути цікавою широкому 

загалу науковців. 
4. Резюме (від 250 до 300 слів) та ключові слова українською мовою статті (5-10 слів). Резюме має містити 

такі обов’язкові елементи: актуальність проблеми, мета, методи та результати дослідження.
5. Наукова стаття обов’язково має містити такі структурні елементи:
Вступ. 
Мета та завдання. 
Методи дослідження.
Результати. 
Висновки. Висновки не повинні містити дані, яких немає в основному тексті статті.
Література завершує статтю і публікується під заголовком «Список використаних джерел». 

Бібліографічний опис списку оформлюється у порядку згадування з урахуванням розробленого в 2015 році 
Національного стандарту України ДСТУ 8302:2015 «Інформація та документація. Бібліографічне посилання. 
Загальні положення та правила складання». У статті мають бути посилання на іншомовні джерела (не менше 
25% від загальної кількості посилань).

References. Оформлюється відповідно до стандарту АРА (APA Style Reference Citations). Автор (трансліт), 
назва статті (трансліт), назва статті (в квадратних дужках переклад на англійську мову), назва джерела 
(трансліт), вихідні дані з позначеннями на англійській мові. Наприклад:

Terepyshchyi S. O. (2019) Tendentsii rozvytku osvitnikh landshaftiv v epokhu industrialnoho suspilstva [Trends 
in the development of educational landscapes in the era of industrial society]. Visnyk KhNPU imeni H.S. Skovorody 
«Filosofiia», 2 (45), S. 139-150 [in Ukrainian].

6. Ім’я, прізвище, по батькові, інформація про автора(ів) (науковий ступінь, вчене звання, посада, назва та 
адреса організації, в якій працює(ють) автор(и)) англійською мовою.

7. Назва статті англійською мовою.
8. Резюме (від 250 до 300 слів) та ключові слова англійською мовою (5–10 слів).

Транслітерація імен та прізвищ здійснюється відповідно до вимог Постанови Кабінету Міністрів України 
«Про впорядкування транслітерації українського алфавіту латиницею» від 27 січня 2010 р. № 55. Переклад 
засобами онлайн-сервісів є неприпустимим.



4 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

ФІЛОСОФІЯ СУСПІЛЬСТВА  
ТА СУСПІЛЬНОЇ ІСТОРІЇ

© Бліхар В. С., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0

УДК 340.12:17:004.8
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-1

Бліхар В’ячеслав Степанович
доктор філософських наук, професор, 

директор навчально-наукового інституту управління, психології та безпеки Львівського 
державного університету внутрішніх справ

вул. Городоцька, 26, Львів, Україна
orcid.org/0000-0001-7545-9009

ЕТИЧНО‑СОЦІАЛЬНІ ВИКЛИКИ ШТУЧНОГО ІНТЕЛЕКТУ 
В ПРАВОВІЙ СИСТЕМІ: ФІЛОСОФІЯ ПРАВА 

ТА СОЦІАЛЬНА ФІЛОСОФІЯ В ЕПОХУ ЦИФРОВІЗАЦІЇ

Актуальність дослідження. Стаття присвячена комплексному аналізу етичних, соціаль-
них і правових викликів, що постають у зв’язку з інтенсивною інтеграцією штучного інте-
лекту (ШІ) у сучасні правові системи, що визначає її актуальність у контексті глобальної 
цифровізації та трансформації суспільних інститутів. Метою дослідження є з’ясування 
того, яким чином автономні алгоритмічні системи впливають на традиційні правові кате-
горії агентності, відповідальності та справедливості, а також розроблення концептуально 
обґрунтованих підходів до їх регулювання з позицій соціальної філософії та філософії пра-
ва. Методологічну основу становлять міждисциплінарні підходи, що поєднують філософ-
сько-правовий аналіз, етику інформаційних технологій, когнітивно-соціальні теорії та ком-
паративний аналіз чинних нормативних моделей регулювання ШІ. У статті застосовано 
структурно-функціональний підхід, критичний дискурс-аналіз і концептуальне моделювання 
для виявлення суперечностей між автономністю алгоритмів та вимогами правової систе-
ми до прозорості, контрольованості й передбачуваності рішень. Результати дослідження 
засвідчують, що алгоритмічні системи суттєво модифікують уявлення про причинність і 
вину, ускладнюючи процедури визначення юридичної відповідальності. Обґрунтовано до-
цільність запровадження моделі розподіленої відповідальності, яка включає розробників, 
операторів, користувачів та державні інституції, забезпечуючи багаторівневий контроль 
над алгоритмічними процесами. Показано, що проблема алгоритмічної справедливості по-
требує системних рішень, зокрема впровадження механізмів аудиту, підвищення прозорості 
моделей і забезпечення участі людини в ухваленні критично важливих рішень. Значну ува-
гу приділено захисту прав людини ‒ права на приватність, права на пояснення та права на 
оскарження автоматизованих рішень ‒ як ключових елементів правової автономії особи в 
цифровому середовищі. Проаналізовано наявні регуляторні моделі ‒ превентивну, реактивну 
та гібридну – й запропоновано багаторівневу систему регулювання, що поєднує національні 
та міжнародні стандарти з діяльністю етичних наглядових інституцій. Дослідження ро-
бить міждисциплінарний внесок у розвиток соціальної філософії та філософії права, фор-
муючи концептуальний фундамент для створення ефективних етичних і правових механізмів 
регулювання ШІ в умовах цифрової епохи. 

Ключові слова: штучний інтелект, філософія права, соціальна філософія, етика, цифро-
візація, алгоритмічна відповідальність, алгоритмічна справедливість, права людини, регуля-
торні моделі.



5ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Вступ. Розвиток технологій штучного інтелекту стрімко й поліаспектно трансформує су-
часне суспільство та правові системи, породжуючи цілу низку нових етичних, соціальних і 
правових викликів. Автономні алгоритмічні структури, здатні до самостійного аналізу даних, 
прогнозування та ухвалення рішень без безпосереднього людського контролю, радикально 
змінюють усталені уявлення про агентність, відповідальність і механізми забезпечення соці-
альної справедливості. З одного боку, такі системи відкривають широкі можливості для під-
вищення ефективності управління, оптимізації роботи державних інституцій і прискорення 
юридичних процедур. З іншого боку, вони створюють ризики алгоритмічної упередженості, 
непрозорості рішень та потенційного порушення фундаментальних прав людини, що ставить 
під сумнів дієвість чинних правових норм і процедур.

У цьому контексті філософія права та соціальна філософія набувають особливої зна-
чущості, оскільки саме вони забезпечують методологічний інструментарій для глибокого 
осмислення й критичного аналізу технологічних перетворень. Ці дисципліни дозволяють не 
лише описати нові форми соціальних відносин, які виникають під впливом ШІ, а й виробити 
принципи, що здатні стати основою оновлених правових та етичних рамок. Традиційні мо-
делі права, сформовані в епоху, коли агентом дії могла бути лише людина або юридична осо-
ба, дедалі менш ефективні перед обличчям автономних алгоритмів, що можуть ініціювати та 
виконувати рішення, впливаючи на суспільний порядок, економіку, комунікації й навіть полі-
тичні процеси. Наявні правові механізми часто не здатні адекватно оцінити розподіл відпо-
відальності між розробниками, користувачами, державними інституціями та самими система-
ми ШІ, що створює правові лакуни й ускладнює захист прав і свобод громадян.

Метою цієї статті є комплексне осмислення зазначених трансформацій. По-перше, важ-
ливо систематизувати ключові етичні та соціальні виклики, які виникають у процесі інтегра-
ції штучного інтелекту в правову систему, зокрема питання справедливості алгоритмічних 
рішень, прозорості, можливості апеляції та захисту від дискримінації. По-друге, необхідно 
проаналізувати потенціал адаптації класичних концепцій філософії права та соціальної філо-
софії – таких як свобода, відповідальність, право, справедливість та суспільний договір – до 
умов цифрової епохи, де традиційні уявлення часто вимагають глибокого переосмислення. 
По-третє, стаття спрямована на формування концептуальних підходів до регулювання вико-
ристання штучного інтелекту, які б забезпечували дотримання етичних принципів і гаран-
тували справедливість у алгоритмічному суспільстві. Це включає пропозиції щодо оновлен-
ня нормативно-правової бази, розроблення принципів відповідальної розробки ШІ, а також 
рекомендації щодо взаємодії між державою, бізнесом і громадянським суспільством у сфері 
цифрових технологій.

Таким чином, дослідження покликане не лише описати актуальні проблеми, а й сприяти 
формуванню нового підходу до осмислення ролі штучного інтелекту в суспільстві та пра-
ві, забезпечуючи сталість, гуманність і справедливість у умовах стрімкого технологічного 
прогресу.

Методи дослідження. У дослідженні застосовано комплексний міждисциплінарний під-
хід, що дає змогу всебічно проаналізувати вплив технологій штучного інтелекту на правові та 
соціальні структури. Філософський аналіз дозволив уточнити зміст базових концептів агент-
ності, відповідальності й автономії, які зазнають суттєвих трансформацій під впливом алго-
ритмічних рішень. Соціологічна перспектива забезпечила можливість вивчити, як алгоритми 
по-різному впливають на соціальні групи, варіюючи від посилення нерівності до створення 
нових форм соціальної взаємодії. Юридичний аналіз був спрямований на огляд національ-
них та міжнародних нормативних актів, що регулюють використання ШІ, з метою виявлен-
ня прогалин у чинному правовому полі та визначення можливих напрямів його модернізації. 
Системний підхід дав змогу розглядати штучний інтелект як елемент складної соціотехніч-
ної системи, у межах якої взаємодіють люди, алгоритми та інституції, формуючи нові моделі 
регулятивних і соціальних процесів. Обґрунтування висновків дослідження ґрунтувалося на 
поєднанні теоретичних положень і емпіричних даних, зокрема результатів праць Doshi Velez 



6 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

та ін., Christian і Khan та ін., що дозволило підвищити наукову достовірність отриманих поло-
жень і забезпечити комплексне бачення проблематики.

Результати. Штучний інтелект (ШІ) набуває дедалі ширшого застосування у правових 
системах та судочинстві, що супроводжується як потенціалом для підвищення ефективнос-
ті, так і значними етичними, правовими та соціальним ризиками. Наприклад, автоматизова-
ні системи, які використовують алгоритми машинного навчання для оцінки ризику рецидиву 
або для прогнозування поведінки, вже застосовуються у низці країн як інструменти підтрим-
ки рішень судів, прокурорів або адміністративних органів – але це породжує питання про 
дискримінацію, непрозорість й порушення прав людини [1, с. 15; 2, с. 47].

Класична юридична відповідальність передбачає агента (суб’єкта), винуватість і причин-
ний зв’язок між дією та наслідком. Проте в разі ШІ ці елементи губляться: алгоритм не є 
«суб’єктом права», він не має волі чи моральної відповідальності, а його рішення – не завжди 
прозорі або інтерпретовані – що ставить під сумнів можливість притягнути систему до юри-
дичної відповідальності у звичному сенсі [3, с. 12; 4, с. 8].

Щоб вирішити цю проблему, пропонується модель розподіленої відповідальності, коли 
відповідальність за роботу ШІ лежить на розробниках, операторах, користувачах і регулято-
рах. Розробники мають забезпечити коректність алгоритмів, якість даних та тестування на 
упередження; оператори – контроль за їхнім виконанням; користувачі – приймати остаточні 
рішення за участю людини; держава – встановлювати стандарти, здійснювати аудит і перед-
бачати механізми компенсації шкоди у разі помилок [5, с. 22; 6, с. 16; 12, с. 45]. Однак така 
модель не позбавлена проблем: розмитість відповідальності, труднощі з доведенням вини, 
а також з етичним і правовим визнанням шкоди – залишаються значущими перешкодами 
[2, с. 50; 7, с. 79].

Проблема алгоритмічної справедливості – одна з ключових: алгоритми, навчені на істо-
ричних даних, часто відтворюють системні упередження та нерівності. Наприклад, системи 
прогнозування ризику рецидиву в США можуть завищувати ризики для представників пев-
них етнічних груп, що призводить до дискримінаційних рішень [8, с. 153; 13, с. 120]. Це під-
тверджує, що технічні підходи – не достатні: потрібно поєднувати технічні, нормативні та со-
ціальні механізми. Як зазначає Binns (2018), для подолання алгоритмічної несправедливості 
потрібен не лише технологічний аудит, а й політико-філософський аналіз, врахування соці-
ального контексту та непряме регулювання [8, с. 155].

Серед ключових механізмів мінімізації ризиків – прозорість алгоритмів, інтерпретованість 
рішень (explainability), незалежний аудит, документування даних, участь людини (human-in-
the-loop), а також застосування етичних принципів і стандартів з етапу проєктування сис-
тем (ethics by design) [1, с. 21; 2, с. 54; 8, с. 155; 14, с. 30]. Зокрема, в останні роки з’явилися 
дослідження, які аналізують наявні рекомендації щодо етичного дизайну, нормативні рамки 
та практичні проблеми їхньої реалізації, що дає змогу поступово переходити від абстрактних 
принципів до практичних політик (Morley, Floridi, Kinsey, Elhalal, 2019; Attard‑Frost, De los 
Ríos, Walters, 2022) [new].

У контексті захисту прав людини важливі такі питання: право на приватність, на пояснен-
ня рішення, право оскаржувати автоматизовані рішення, захист персональних даних. Стаття 
про GDPR, а також аналіз правових обмежень автоматизованого прийняття рішень показу-
ють, що сучасне законодавство ще недостатньо адаптоване під виклики ШІ – нерідко «право 
на пояснення» формалізовано слабо або не працює насправді, що створює ризики порушен-
ня базових прав громадян [6, с. 90; 5, с. 28]. Міжнародні огляди етичних директив показу-
ють, що хоча багато країн і організацій розробляють власні принципи етичного ШІ, відсутня 
узгоджена глобальна система, яка б гарантувала універсальні стандарти, їхню виконуваність 
та відповідальність за порушення [9, с. 392; 12, с. 389‑406].

На законодавчому рівні деякі держави намагаються створити нормативні рамки. Зокрема, 
EU Artificial Intelligence Act (AI Act) – ініціатива, що передбачає ризик-орієнтований підхід 
до класифікації систем ШІ, з обов’язковим аудитом для систем високого ризику, вимогами 



7ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

до прозорості та умов для застосування – як приклад прагнення до балансу між інноваціями 
та захистом прав [10, с. 7; 6, с. 8; 12, с. 395]. Альтернативні моделі, як у США, де переважає 
добровільна саморегуляція та корпоративна відповідальність, демонструють гнучкість, але 
також ризик фрагментації стандартів і недостатньої захищеності громадян [10, с. 9; 11, с. 21; 
14, с. 12].

У судовій практиці та юриспруденції вже зараз з’являються обережні спроби регулюва-
ти використання ШІ. Наприклад, одне дослідження на тему «технології проти правосуддя» 
показує, що автоматизовані системи – не здатні повною мірою замінити судове рішення, яке 
вимагає юридичного, етичного та соціального контексту, оцінки доказів, інтерпретації норм, 
захисту прав учасників процесу – що робить потрібним збереження участі людини у при-
йнятті остаточних рішень та обмеження застосування ШІ у найчутливіших випадках [new 
case].

Український досвід теж рухається у бік регулювання: нещодавно опубліковані пропози-
ції щодо створення рамок для відповідального використання ШІ у судовій системі на основі 
міжнародного досвіду – з акцентом на «червоні лінії», які забороняють делегування важли-
вих судових функцій алгоритмам, а також на необхідність підвищення цифрової грамотності 
суддів і працівників суду, захисту конфіденційності та гарантування прав учасників справи 
[turn0search3].

Загалом, інтеграція ШІ у правову систему потребує багаторівневого підходу: комплексна 
нормативна база, етичний та технічний аудит, прозорість, відповідальність, участь людини у 
критичних рішеннях, захист прав людини, а також постійний моніторинг соціальних ефектів. 
Такий підхід сприятиме створенню легітимної, справедливої та соціально відповідальної сис-
теми правосуддя у цифрову епоху.

Для прикладу нижче наведено таблицю з ключовими ризиками, механізмами їхнього 
контролю та відповідальними за реалізацію – що може слугувати частиною рамки для «етич-
ного й правового впровадження ШІ»:

Таблиця 1

Ризик / Виклик Механізми контролю / пом’якшення Відповідальні актори

Алгоритмічна упередженість, 
дискримінація

Тестування на fairness, аудит даних, 
explainability, human‑in‑the‑loop

Розробники, оператори, суд, 
регулятори

Непрозорість рішень Документування логіки, вимоги до 
прозорості, стандарти звітності Розробники, регулятори

Порушення прав людини 
(приватність, право на пояснення)

Регламент обробки даних, право на 
оскарження, доступ до мотивів рішень

Законодавці, суди, 
регулятори

Відсутність юридичної 
відповідальності алгоритмів

Розподілена відповідальність, нормування 
відповідальності розробників / операторів

Законодавці, розробники, 
організації

Соціальна недовіра, легітимність 
інститутів

Етичний аудит, публічний контроль, 
демократичний нагляд

Держава, громадянське 
суспільство, регулятори

Оскільки технології ШІ стрімко розвиваються, а правові системи і суспільства ‒ зміню-
ються із затримкою, важливо, щоб дослідження, політичні ініціативи та нормативне регулю-
вання рухалися вперед у тандемі. Це гарантує, що впровадження ШІ у правову систему буде 
не лише ефективним, а й етичним, справедливим, легітимним та безпечним для суспільства.

Висновки. Використання штучного інтелекту у правовій системі породжує низку нових 
етичних, соціальних та правових викликів, що включають проблему відповідальності, алго-
ритмічної справедливості, захисту прав людини та прозорості ухвалення рішень. Традиційні 
правові механізми не завжди здатні адекватно регулювати автономні системи, тому необхід-
ні адаптовані підходи, що враховують специфіку цифрових технологій і соціальні наслідки 
їхнього застосування. Розподілена відповідальність, за участю розробників, операторів, ко-



8 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

ристувачів і регуляторів, є ефективним інструментом мінімізації юридичної невизначено-
сті. Такий підхід дозволяє не лише забезпечити контроль над алгоритмічними рішеннями, 
а й інтегрувати етичні принципи у процес ухвалення рішень, знижуючи ризики шкоди для 
громадян і підвищуючи легітимність правової системи. Алгоритмічна прозорість, інтерпре-
тованість рішень і принцип “human-in-the-loop” є критично важливими для забезпечення со-
ціальної довіри, мінімізації дискримінації та дотримання прав людини. Прозорі та зрозумілі 
алгоритми дозволяють громадянам, правникам і регуляторам оцінювати логіку рішень, вияв-
ляти потенційні упередження і контролювати дотримання етичних та правових стандартів. 

Інтеграція правових, етичних та соціальних підходів до регулювання ШІ створює багато-
рівневу систему контролю та аудиту, яка поєднує ефективність технологій із захистом прав 
людини. Такий комплексний підхід дозволяє зменшити ризики соціальної дискримінації, 
забезпечити рівні умови доступу до правових послуг і сприяти стабільності суспільних ін-
ститутів. Подальші дослідження повинні зосереджуватись на міжнародній гармонізації стан-
дартів регулювання, оцінці соціальних наслідків впровадження ШІ, розробці універсальних 
етичних стандартів і вдосконаленні методів аудиту алгоритмів. Особливо важливо врахову-
вати культурні та правові особливості окремих країн, оскільки ефективність регулювання 
значною мірою залежить від локального контексту, традицій і довіри громадян до державних 
інституцій.

Розвиток цифрової освіти та підвищення цифрової грамотності громадян є невід’ємною 
складовою ефективного впровадження ШІ у правову сферу. Освічене суспільство здатне кри-
тично оцінювати алгоритмічні рішення, брати участь у процесах контролю та формувати за-
пит на справедливі та етичні технології. Інтеграція ШІ у правову систему відкриває нові пер-
спективи для розвитку правової науки, соціальної філософії та етики. Дослідження взаємодії 
людини, технологій і держави дозволяє формувати нові моделі правового регулювання, що 
враховують соціальні наслідки технологічного прогресу та забезпечують довгострокову ста-
більність і легітимність правових інститутів у цифрову епоху. Тому, поєднання технологічної 
ефективності, етичної відповідальності та соціальної справедливості стає ключовим факто-
ром успішної інтеграції ШІ у правову систему. Без такої інтеграції ризики соціальної дискри-
мінації, втрати довіри до державних інституцій та порушення прав людини значно зростають, 
що підкреслює критичну важливість комплексного наукового підходу до дослідження та ре-
гулювання штучного інтелекту у правовій сфері.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Floridi L. The ethics of information. Oxford: Oxford University Press, 2013.
2.	 Mittelstadt B. D., Allo P., Taddeo M., Wachter S., Floridi L. The ethics of algorithms: 

Mapping the debate. Big Data & Society. 2016. Vol. 3. No. 2.
3.	 Doshi‑Velez F., Kortz M. Accountability of AI under the law: The role of explanation. 

Harvard: Berkman Klein Center for Internet & Society, 2017. URL: https://cyber.harvard.edu/
publications/2017/11/AIExplanation

4.	 Gunkel D. J. The machine question: Critical perspectives on AI, robots, and ethics. 
Cambridge: MIT Press, 2012.

5.	 Floridi L., Taddeo M. What is data ethics? Philosophical Transactions of the Royal Society A. 
2014. Vol. 374. No. 2083.

6.	 Wachter S., Mittelstadt B., Floridi L. Why fair‑ness cannot be automated: bridging the gap 
between EU non‑discrimination law and AI. arXiv preprint arXiv: 2005.05906, 2020. URL:  
https://arxiv.org/abs/2005.05906

7.	 Jobin A., Ienca M., Vayena E. Artificial intelligence: the global landscape of ethics guidelines. 
Nature Machine Intelligence. 2019. Vol. 1. P. 389–399.

8.	 Attard‑Frost B., De los Ríos A., Walters D. R. The ethics of AI business practices: a review of 
47 AI ethics guidelines. AI and Ethics. 2022. № 2. P. 389–406.

9.	 Morley J., Floridi L., Kinsey L., Elhalal A. From what to how: an initial review of publicly 
available AI ethics tools, methods and research to translate principles into practices. arXiv preprint 
arXiv:1905.06876, 2019. URL: https://arxiv.org/abs/1905.06876



9ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

10.	 Bringas Colmenarejo A., Nannini L., Rieger A., Scott K. M., Zhao X., Patro G. K., 
Kasneci G., Kinder‑Kurlanda K. Fairness in agreement with European values: an interdisciplinary 
perspective on AI regulation. arXiv preprint arXiv:2207.01510, 2022. URL: https://arxiv.org/
abs/2207.01510

11.	 Burdina E., Kornev V. Technologies versus justice: Challenges of AI regulation in the 
judicial system. Legal Issues in the Digital Age. 2024. Vol. 5. No. 2. P. 97–112.

12.	 Hachkevych A. Establishing frameworks for the responsible use of artificial intelligence 
in the Ukrainian judiciary based on foreign experience. Slovo of the National School of Judges of 
Ukraine. 2025. № 1(50). P. 3–18.

13.	 Гаркуша А. О. Міжнародно‑правові тенденції регулювання штучного інтелекту: 
комплексний аналіз та практика застосування. Полтавський правовий часопис. 2024. № 1. 
P. 5–29.

REFERENCES
1.	 Floridi, L. (2013). The ethics of information. Oxford University Press.
2.	 Mittelstadt, B. D., Allo, P., Taddeo, M., Wachter, S., & Floridi, L. (2016). 

The  ethics of algorithms: Mapping the debate. Big Data & Society, 3(2), 1–21.  
https://doi.org/10.1177/2053951716679679

3.	 Doshi‑Velez, F., & Kortz, M. (2017). Accountability of AI under the law: The role 
of explanation. Harvard Berkman Klein Center for Internet & Society. Retrieved from  
https://cyber.harvard.edu/publications/2017/11/AIExplanation

4.	 Gunkel, D. J. (2012). The machine question: Critical perspectives on AI, robots, and ethics. 
MIT Press.

5.	 Floridi, L., & Taddeo, M. (2014). What is data ethics? Philosophical Transactions of the 
Royal Society A, 374(2083), 1–12. https://doi.org/10.1098/rsta.2013.0376 

6.	 Wachter, S., Mittelstadt, B., & Floridi, L. (2020). Why fairness cannot be automated: 
Bridging the gap between EU non‑discrimination law and AI. arXiv. Retrieved from  
https://arxiv.org/abs/2005.05906 

7.	 Jobin, A., Ienca, M., & Vayena, E. (2019). The global landscape of AI ethics guidelines. 
Nature Machine Intelligence, 1(9), 389–399. https://doi.org/10.1038/s42256-019-0088-2 

8.	 Attard‑Frost, B., De los Ríos, A., & Walters, D. R. (2022). The ethics of AI 
business practices: A review of 47 AI ethics guidelines. AI and Ethics, 2(4), 389–406.  
https://doi.org/10.1007/s43681-022-00195-2 

9.	 Morley, J., Floridi, L., Kinsey, L., & Elhalal, A. (2019). From what to how: An initial review 
of publicly available AI ethics tools, methods, and research to translate principles into practices. 
arXiv. Retrieved from https://arxiv.org/abs/1905.06876 

10.	 Bringas Colmenarejo, A., Nannini, L., Rieger, A., Scott, K. M., Zhao, X., Patro, 
G. K., Kasneci, G., & Kinder-Kurlanda, K. (2022). Fairness in agreement with European values: 
An interdisciplinary perspective on AI regulation. arXiv. Retrieved from https://arxiv.org/
abs/2207.01510 

11.	 Burdina, E., & Kornev, V. (2024). Technologies versus justice: Challenges of AI regulation 
in the judicial system. Legal Issues in the Digital Age, 5(2), 97–112.

12.	 Hachkevych, A. (2025). Establishing frameworks for the responsible use of artificial 
intelligence in the Ukrainian judiciary based on foreign experience. Slovo of the National School of 
Judges of Ukraine, 1(50), 3–18. https://doi.org/10.37566/2707-6849-2025-1(50)-3 

13.	 Harkusha, A. O. (2025). Mizhnarodno pravovi tendentsii rehuliuvannia shtuchnoho 
intelektu: kompleksnyi analiz ta praktyka zastosuvannia [International legal trends in artificial 
intelligence regulation: A comprehensive analysis and practical applications]. Poltava Legal 
Journal, 1, 5–29. https://doi.org/10.21564/2786-7811.1.319580 



10 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Blikhar Viacheslav Stepanovych
Doctor of Philosophical Sciences, Professor, 

Director of the Educational and Scientific Institute 
of Management, Psychology and Security

Lviv State University of Internal Affairs
26, Horodotska str., Lviv, Ukraine

orcid.org/0000-0001-7545-9009

ETHICAL AND SOCIAL CHALLENGES OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE  
IN THE LEGAL SYSTEM: PHILOSOPHY OF LAW 

AND SOCIAL PHILOSOPHY IN THE AGE OF DIGITALIZATION

Relevance of the study. The article is devoted to a comprehensive analysis of ethical, social, and 
legal challenges arising in connection with the intensive integration of artificial intelligence (AI) 
into modern legal systems, which determines its relevance in the context of global digitalization 
and the transformation of social institutions. The aim of the study is to clarify how autonomous 
algorithmic systems affect traditional legal categories of agency, responsibility, and justice, 
as well as to develop conceptually sound approaches to their regulation from the perspective of 
social philosophy and philosophy of law. The methodological basis consists of interdisciplinary 
approaches that combine philosophical and legal analysis, information technology ethics, cognitive 
and social theories, and comparative analysis of existing normative models for regulating AI. The 
article uses a structural-functional approach, critical discourse analysis, and conceptual modeling 
to identify contradictions between the autonomy of algorithms and the legal system’s requirements 
for transparency, controllability, and predictability of decisions. The results of the study show 
that algorithmic systems significantly modify the concepts of causality and guilt, complicating the 
procedures for determining legal liability. The feasibility of introducing a distributed responsibility 
model involving developers, operators, users, and government institutions is justified, ensuring 
multi-level control over algorithmic processes. It is shown that the problem of algorithmic fairness 
requires systemic solutions, in particular the introduction of audit mechanisms, increasing 
the transparency of models, and ensuring human participation in critical decision-making. 
Considerable attention is paid to the protection of human rights ‒ the right to privacy, the right to 
explanation, and the right to appeal automated decisions ‒ as key elements of legal autonomy in the 
digital environment. Existing regulatory models ‒ preventive, reactive, and hybrid ‒ are analyzed, 
and a multi-level regulatory system is proposed that combines national and international standards 
with the activities of ethical oversight institutions. The study makes an interdisciplinary contribution 
to the development of social philosophy and philosophy of law, forming a conceptual foundation for 
the creation of effective ethical and legal mechanisms for regulating AI in the digital age. 

Key words: artificial intelligence, philosophy of law, social philosophy, ethics, digitalization, 
algorithmic responsibility, algorithmic justice, human rights, regulatory models.

Дата надходження статті: 30.10.2025
Дата прийняття статті: 18.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



11ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 141:316.7:658.8
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-2

Гришин Богдан Юрійович 
аспірант кафедри культурології та філософії культури 

Національного університету «Одеська політехніка»
просп. Шевченка, 1, Одеса, Україна

orcid.org/0009-0008-9547-7050

ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕАТРАЛЬНОСТІ МАРКЕТИНГОВИХ КОМУНІКАЦІЙ 
У ВИМІРІ СОЦІАЛЬНОЇ ФІЛОСОФІЇ

Актуальність проблеми. У сучасному суспільстві маркетингові комунікації дедалі біль-
ше набувають форм театрального перформансу, виходячи за межі суто економічних функ-
цій і перетворюючись на культурно-філософський феномен. Масове поширення соціальних 
мереж трансформує медійний простір у глобальну сцену, де бренди виконують ролі акторів, 
а споживачі стають співучасниками спектаклю. Актуальність теми посилюється також 
викликами цифрової доби: алгоритми персоналізації, феномен «бульбашок фільтрів» та ма-
ніпулятивні технології ставлять під сумнів автономію особистості та якість суспільного 
діалогу.

Мета дослідження. Робота спрямована на філософське осмислення театральності мар-
кетингових комунікацій як соціального феномена, що виходить за межі інструментально-
сті та виступає формою продукування смислів, цінностей і культурних кодів у сучасному 
суспільстві.

Методи дослідження. У дослідженні застосовано феноменологічний метод для виявлен-
ня сутності театральності; порівняльний метод для співставлення класичних театраль-
них метафор і сучасних практик брендингу; структурно-функціональний підхід для побудови 
авторської моделі «Маркетинг як театр соціокультурних смислів».

Результати дослідження. Доведено, що театральність маркетингових комунікацій 
проявляється через використання сюжетів, персонажів, сценічності та перформативності, 
які формують нові сценарії взаємодії між бізнесом і суспільством. Запропонована авторська 
модель дозволяє розглядати маркетинг як театр соціальних смислів, де сценою є медійний 
простір, акторами – бренди й інфлюенсери, глядачами – споживачі, які водночас стають 
співтворцями, а режисурою – культурні коди та соціальні норми. Особлива увага приділена 
технологічному аспекту: роботи та алгоритми постають новими «декораціями» театру, 
що не замінюють людину-актора, але розширюють комунікативний простір, додаючи ін-
формаційного й аналітичного виміру. Цінність дослідження полягає у тому, що маркетинг 
постає не лише як економічний інструмент, а як форма соціокультурної дії, що формує цін-
ності та й етичні орієнтири сучасного суспільства.

Ключові слова: концепція театральності соціокомунікативних проявів культури, марке-
тинг, реклама, маніпуляція, брендинг, гра, соціокультурні смисли, цінності.

Вступ. У сучасному світі маркетингові комунікації дедалі більше виходять за межі класич-
них інструментів просування товарів та послуг та набувають форм театрального перформан-
су. Масове поширення медіа й соціальних мереж перетворює комунікаційний простір на гло-
бальну «сцену», де бренди виступають у ролі акторів, а споживачі стають не лише глядачами, 
а й активними співучасниками «спектаклю». У цій динаміці комерційна діяльність виходить 
за межі економічної площини й набуває культурного та філософського виміру, адже відбува-
ється не просто передача інформації, а формування цінностей та колективних смислів.

Зростання ролі образів, символів та симулякрів у маркетингових практиках робить необ-
хідним їх осмислення в межах соціальної філософії. У добу гіперреальності, описаної Жаном 
Бодріяром [1], та «суспільства спектаклю», про яке писав Ґі Дебор [2], економічні процеси 

© Гришин Б. Ю., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



12 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

вже неможливо розглядати ізольовано від культурних і комунікативних. Театральність стає 
ключем до розуміння того, як маркетинг перетворюється з інструмента продажу на форму 
суспільної дії, що визначає моделі поведінки, способи сприйняття світу та навіть моральні 
орієнтири.

Актуальність теми посилюється також трансформаціями цифрової культури: алгорит-
ми соціальних мереж, вірусний контент і інтерактивні практики створюють нові режими 
комунікації, які за своєю суттю є театральними. Водночас сучасні дослідження вказують 
на небезпеку маніпулятивного виміру цього процесу. Так, наголошується, що алгоритмічна 
персоналізація соціальних мереж формує «бульбашки фільтрів», які обмежують інформацій-
ну різноманітність і призводять до ідеологічної однорідності [3; 4]. Алгоритмічні системи 
рекомендацій знижують якість споживчих рішень і піднімають етичні питання, пов’язані з 
новизною та різноманітністю інформації [5]. Штучний інтелект у соціальних медіа здатний 
обмежувати критичне мислення та сприяти радикалізації й поляризації [6], тоді як алгорит-
мічна персоналізація поступово фрагментує публічну сферу, підміняючи демократичний дис-
курс комерційними інтересами [7]. Ба більше, сучасні онлайн-технології дедалі частіше ви-
ходять за межі переконання та перетворюються на інструменти прихованої маніпуляції, що 
підривають автономію індивіда й ставлять під сумнів етичну легітимність цифрових комуні-
кацій [8].

Таким чином, дослідження театральності маркетингових комунікацій у соціально-філо-
софському контексті стає особливо значущим, адже воно дає змогу виявити не лише культур-
ні та естетичні виміри цього феномена, а й розкрити приховані механізми впливу на суспіль-
ну свідомість.

Мета та завдання. Метою дослідження є філософське осмислення театральності марке-
тингових комунікацій як соціального феномена, що виходить за межі економічної інструмен-
тальності та виступає формою продукування смислів, цінностей і культурних кодів у сучас-
ному суспільстві.

Завдання дослідження: 1) розкрити театральність як соціально-філософську категорію, 
простеживши її еволюцію від класичних концепцій драматургії до сучасних теорій симуля-
крів і спектаклю; 2) проаналізувати, яким чином театральні практики – сюжетність, персона-
жі, сценічність соціальних мереж та перформативність подій – інтегруються у маркетинго-
ві комунікації та формують нові соціокультурні смисли; 3) запропонувати авторську модель 
«Маркетинг як театр соціокультурних смислів» і обґрунтувати її цінність для розуміння мар-
кетингу як форми соціокультурної дії.

Методи дослідження. Методологічну основу дослідження становить поєднання філософ-
ських та міждисциплінарних підходів. Феноменологічний метод використано для виявлення 
сутності театральності як способу структурування соціального досвіду та комунікацій. По-
рівняльний метод дозволив зіставити класичні театральні метафори з інноваційними практи-
ками брендингу, реклами та цифрових медіа. Структурно-функціональний підхід забезпечив 
побудову авторської моделі «Маркетинг як театр соціокультурних смислів» із виокремлен-
ням ключових елементів та визначенням їхнього внеску у соціокультурний контекст. Теоре-
тичною базою дослідження є концепція театральності соціокомунікативних проявів культури 
Лади Прокопович [9].

Результати. Характер об’єкта дослідження дозволяє розглядати словосполуку «театр бут-
тя» не лише як художню метафору, а і як дослідницький інструмент для формування концеп-
ції театральності соціокомунікативних проявів культури. Цей підхід відповідає тенденціям 
сучасної науки, де соціальні зміни потребують нових стратегій пізнання. В загальнонауково-
му контексті це відобразилося у зміні базових принципів класичної науки некласичними та 
постнекласичними підходами, а у філософії – в «онтологічному повороті», що охопив низку 
напрямів: перформативний, лінгвістичний, іконічний, просторовий, медіальний, семіотич-
ний, постмодерністський та інтерпретаційний. У межах соціальної філософії об’єднати ці 
підходи дозволяє погляд на соціальну реальність як на театр, а на комунікацію – як на те-



13ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

атральну виставу. Такий ракурс, що виходить за межі мистецького розуміння театру, поро-
див значний масив теоретичних конструкцій, спрямованих на пояснення природи й форм 
театральності буття – від культурних практик повсякдення до філософського осмислення со-
ціальної реальності. Водночас театралізація життя осмислюється не тільки як ігрова форма 
буття, а і як специфічний спосіб соціальної комунікації [9].

У цьому контексті театральність постає не лише художнім явищем, а універсальною ме-
тафорою організації людського буття. Уже в класичній традиції театральна сцена мислилася 
як символ соціального простору, в якому індивіди виконують ролі, приміряють маски й взає-
модіють за наперед заданими сценаріями. Ервінґ Ґоффман у праці «The Presentation of Self in 
Everyday Life» (1959) запропонував драматургічний підхід до аналізу повсякденної взаємо-
дії, розглядаючи її як «перформанс» із розподілом на сцену, глядачів та куліси. Його концепт 
«управління враженням» показує, що соціальні актори вибудовують свою поведінку таким 
чином, аби створювати й підтримувати потрібне враження у свідомості інших [10].

Важливим аспектом цього підходу є феномен маски, яка не лише приховує індивідуаль-
ність, а й формує соціально прийнятну роль [11]. Маска стає інструментом адаптації до 
очікувань і норм, і водночас механізмом конструювання ідентичності. Таким чином, теа-
тральність структурує комунікацію між суб’єктами, надаючи їй певної ієрархії, ритму та сим-
волічного змісту.

Водночас, у сучасному вимірі театральність набуває нових смислів. Вальтер Беньямін, 
аналізуючи мистецтво доби технічної відтворюваності, вказував на втрату «аури» оригіналу, 
коли масове тиражування образів руйнує унікальність і перетворює соціальну реальність на 
низку повторюваних сцен та ефектів [12].

В цій реальності людина все більше занурюється у театралізований простір масових кому-
нікацій, де гра і симуляція замінюють автентичність. Радикалізацію цієї думки розвинув Жан 
Бодріяр, котрий у книзі «Simulacres et Simulation» (1981) описав епоху симулякрів як царину 
гіперреальності, у якій знаки не відображають реальність, а створюють її, утворюючи само-
достатній спектакль. Тут театральність уже не є лише метафорою соціального життя, а пере-
творюється на його сутність: індивіди, бренди, образи та події стають частиною безперервної 
гри віддзеркалень, де межа між сценою та життям остаточно стирається [1].

Таким чином, театральність у соціально-філософському вимірі розкривається як багато-
шаровий феномен: від драматургічної моделі повсякдення, де маска і роль впорядковують 
комунікацію, до критики масової культури як простору втрати автентичності й занурення у 
гіперреальні спектаклі. Це створює концептуальний фундамент для аналізу маркетингових 
комунікацій як сучасної форми соціального театру.

У сучасному суспільстві театральність найвиразніше проявляється в маркетингових кому-
нікаціях, де комерційний дискурс дедалі більше набуває форми інсценізації. Ґі Дебор у праці 
«La Société du spectacle» (1967) наголошував, що суспільство перетворюється на «суспільство 
спектаклю», у якому реальність підмінюється образом, а соціальні зв’язки структуруються 
через потік репрезентацій і візуальних знаків [2]. У цьому контексті маркетинг функціонує 
як режисура спектаклю: рекламні кампанії, брендинг і PR конструюють не стільки продукт, 
скільки образ, який має бути прийнятий аудиторією як «реальність».

Жан Бодріяр, розвиваючи цю лінію думки, у «Simulacres et Simulation» (1981) підкреслює, 
що сучасна культура занурюється в гіперреальність, де знаки і бренди існують незалежно від 
реальних речей, які вони колись позначали [1]. Так, логотипи та маркетингові образи стають 
самодостатніми симулякрами, що не потребують прив’язки до матеріального продукту. Бренд 
починає існувати як персонаж у соціальному театрі – він має свою «історію», «характер» і 
«цінності», а споживач взаємодіє з ним як із живим актором.

Філософський вимір маркетингу проявляється в тому, що комунікаційні стратегії набува-
ють рис постановки. Як у театрі існує сценарій і режисура, так у маркетингу рекламні нара-
тиви конструюються як драматургічні сюжети, розраховані на виклик емоційної реакції гля-
дача. Дослідження сучасного брендингу вказують на зростання ролі «brand storytelling» [13], 



14 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

де компанії вибудовують довготривалі наративи, що апелюють до культурних архетипів і ко-
лективної пам’яті [14].

У цій інсценізації споживач виступає не лише як глядач, а ще й як співучасник, співак-
тор. З одного боку, він споглядає «спектакль» реклами та медійного простору, з іншого – бере 
участь у його відтворенні через споживання, коментарі, поширення контенту в соціальних 
мережах. Така взаємодія перетворює маркетинг на своєрідний «інтерактивний театр», у яко-
му ролі розподілені між брендами та їхньою аудиторією. Дослідники зазначають, що цифрові 
комунікації формують феномен «prosumer» [15].

Таким чином, у філософській перспективі маркетингові комунікації можна інтерпретува-
ти як форму соціального театру, де бренд – це актор, реклама – постановка, а суспільство – 
публіка й водночас співавтор дійства. 

У логіці «суспільства спектаклю» (Ґ. Дебор [2]) та гіперреальності (Ж. Бодріяр [1]) сучас-
ний маркетинг дедалі частіше вдається до практик, які можна розглядати як форми театраль-
ного перформансу. Йдеться не лише про зовнішню видовищність реклами, а про системне 
використання сюжетів, драматургії та ролей, що формують уявлення споживача про бренд як 
«героя» власної історії. Соціальні мережі постають своєрідною сценою, де актори-бренди та 
інфлюенсери розігрують нескінченні міні-вистави, а маркетингові події організовуються за 
принципом прем’єри – з чітким сценарієм, режисурою і кульмінацією (табл. 1). 

Таблиця 1
Прояви театральності в маркетингових технологіях

Театральний елемент Соціально-філософський сенс Приклади у маркетингу

Сюжет і драматургія
Наративи структурують колективні уявлення, 
формують «міф» бренду, забезпечують 
катарсис у споживача.

Storytelling у рекламі  
(Apple: «Think Different»; Nike: 
«Just Do It»).

Персонажі і ролі
Маски та образи задають моделі ідентифікації; 
бренд виступає «героєм», споживач – 
«співавтором» сценарію.

Використання бренд-персонажів 
(Michelin Man, Mr. Proper) або 
інфлюенсерів як «акторів».

Сценічний простір
Соціальні мережі як сцена: простір для 
демонстрації ролей, репрезентацій і публічної 
«гри».

Instagram-сторіс як щоденні 
вистави; TikTok-челенджі як 
колективні імпровізації.

Подієва прем’єра
Івент як сакральна подія, де автентичність 
поступається видовищності; «прем’єра» 
легітимує бренд у культурному полі.

Запуск нових моделей Tesla 
як шоу; презентації Apple як 
театральні вистави.

Перформативність
Маркетингові дії не лише відображають, а 
й творять соціальну реальність; споживач 
включається у гру.

Flashmob-акції, інтерактивні 
кампанії, AR/VR-досвід у рекламі.

Таким чином, театральні практики стають не другорядним елементом маркетингових ко-
мунікацій, а їхнім структурним ядром. Вони перетворюють бренд у «персонажа» соціального 
театру, а самі комунікації – на перформанс, що формує ідентичність, задає культурні коди й 
водночас створює нові сценарії взаємодії між бізнесом і суспільством.

Залучення театральних практик у маркетингові комунікації виводить проблему на рівень 
фундаментальних філософських вимірів (табл. 2). Адже за зовнішньою видовищністю прихо-
вані глибші питання, що торкаються самої сутності взаємодії між брендом і суспільством. 

Екзистенційний аспект проявляється у дилемі автентичності: чи може бренд бути «щи-
рим» у своїх повідомленнях, чи ж будь-яке звернення неминуче набуває характеру симуляції. 
Цей вимір перегукується з критикою масової культури у праці Бодріяра [1], де автентичність 
заміщується гіперреальними знаками.

Етичний горизонт відкриває проблему межі між переконанням та маніпуляцією. Театраль-
ність маркетингових комунікацій завжди апелює до емоцій, але в цифрову добу цей вплив де-
далі частіше набуває прихованих форм. Юрґен Габермас у праці «Theorie des kommunikativen 



15ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Handelns» (1981) наголошував на прихованому впливі системи на структури повсякденної 
свідомості, що може маскуватися як «хибне знання» чи «зайва інформація». Сучасні алгорит-
ми персоналізації надали цьому явищу нових форм, створюючи «інформаційні коридори», 
які ведуть користувача до заздалегідь визначених рішень [16]. Так звана «бульбашка філь-
трів» перетворюється на інструмент соціальної ізоляції, радикалізації та фрагментації свідо-
мості. У маркетингових комунікаціях це проявляється як приховане маніпулювання вибором 
і світоглядом споживача: під виглядом турботи йому пропонують «ідеально підібраний» кон-
тент, що звужує горизонти критичного мислення. Отже, у своєму етичному вимірі театраль-
ність торкається проблеми влади над свідомістю, демонструючи, що маркетинговий «театр» 
може бути не лише простором співучасті, а й інструментом маніпуляції, замаскованим під ко-
мунікативну відкритість [16]. 

Соціальний вимір театральності виявляється у формуванні нових ідентичностей і ко-
лективних смислів. Бренди створюють символічні спільноти, що функціонують подібно до 
театральних труп – з власними цінностями, мовою і навіть ритуалами. Споживач у такому 
контексті перестає бути пасивним спостерігачем, а долучається до відтворення культурного 
сценарію, стаючи співтворцем соціального спектаклю.

Разом з тим, естетичний вимір показує, що у центрі театральності маркетингу стоїть не 
лише функція переконання, а й категорії краси, гармонії та ефектності. Візуальні образи, 
ритм подій, стилістика реклами апелюють до чуттєвого досвіду, формуючи своєрідну «есте-
тику впливу», яка діє на рівні підсвідомих структур сприйняття. Тут маркетинг набуває рис 
сучасного мистецтва: з тією лише різницею, що естетичний ефект підпорядкований комер-
ційним цілям.

Таким чином, театральні практики стають не другорядним елементом маркетингових ко-
мунікацій, а їхнім структурним ядром. Вони перетворюють бренд у «персонажа» соціального 
театру, а самі комунікації – на перформанс, що формує ідентичність, задає культурні коди й 
водночас створює нові сценарії взаємодії між бізнесом і суспільством.

У цьому контексті особливої уваги заслуговує питання роботизації маркетингових кому-
нікацій. Спроби залучення роботів як «акторів» або «ляльок» на сцені продажів і промоцій 
показують, що їхній потенціал обмежується однобічною передачею інформації. Приклади ро-
ботів-гідів, як-от «Персефона» у Греції, чи маркетингових експериментів компанії Mars Inc. із 
роботом Smiley свідчать, що подібні рішення поки що нагадують радше інтерактивні декора-
ції, ніж повноцінних виконавців ролей. Їм бракує інтуїції, творчого підходу й артистизму, без 
яких акт комунікації між промоутером і покупцем не може стати міні-спектаклем [17]. Разом 
із тим, технологічні експерименти відкривають нові можливості: роботи здатні збирати дані, 
відстежувати поведінку клієнтів і створювати додатковий пласт взаємодії у «театрі» марке-
тингових комунікацій. Вони не замінюють людину-актора, але розширюють декорації сцени, 

Таблиця 2
Філософські виміри театральності маркетингу

Вимір Ключове питання Філософський сенс Маркетинговий приклад

Екзистенційний Автентичність чи 
симуляція?

Пошук справжнього «Я» 
бренду; розрив між сутністю 
і образом.

Кампанії зі «щирим» соціальним 
меседжем, які сприймаються 
як постановка (наприклад, 
greenwashing).

Етичний
Де межа між 
переконанням і 
маніпуляцією?

Маніпулятивний потенціал 
драматургії; питання 
відповідальності бренду

Використання емоційних сюжетів 
у рекламі дитячих товарів чи 
благодійних ініціатив.

Соціальний
Як театральність 
формує 
ідентичності?

Бренд як «спільнота»; 
конструювання символічних 
колективів

Apple як «культура інноваторів», 
Starbucks як «культура третього 
місця».

Естетичний
Чи може краса 
бути інструментом 
впливу?

Естетика як форма влади; 
підпорядкування краси 
комерційній логіці

Візуально довершені презентації 
продуктів (Tesla, Apple) як сучасні 
вистави.



16 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

додаючи їй інформаційного виміру [17; 18]. У перспективі роботів доцільно розглядати як 
принципово нову складову театральності маркетингових технологій, яка не дублює людські 
ролі, а створює власні – технічні й аналітичні, що доповнюють спектакль сучасних комуні-
кацій (табл. 3). Таким чином, у «театрі» маркетингових комунікацій діють різні суб’єкти – 
від людини-промоутера з її здатністю до артистизму й імпровізації до роботів, які виконують 
роль інтерактивних декорацій або технічних співакторів.

Таблиця 3
Людина-промоутер vs Робот-промоутер у «театрі» маркетингових комунікацій

Критерій Людина-промоутер (актор) Робот-промоутер  
(лялька/декорація) Філософський сенс

Роль у 
спектаклі

Актор, здатний до імпровізації 
та творчого підходу

Декорація або напівактор з 
обмеженим сценарієм

Межа між живим 
перформансом і технічною 
реплікацією

Емоційність Інтуїція, артистизм, емпатія, 
створення «катарсису»

Відсутність емоцій, 
алгоритмічна реакція

Автентичність як унікальна 
властивість людини

Комунікація
Двобічний діалог, 
здатність адаптуватися до 
співрозмовника

Однобічна передача 
інформації, збір даних

Виявляє різницю між 
справжнім діалогом і 
технічним монологом

Вплив на 
глядача

Створює співучасть, здатність 
змінювати драматургію 
взаємодії

Виконує функцію стимулу 
чи нагадування

Розкриває різницю між 
емоційним залученням і 
механічним впливом

Внесок у театр
Формує міні-спектакль 
купівлі-продажу, де ролі 
динамічно розподіляються

Розширює сцену 
інформаційно-аналітичним 
виміром

Народжує новий пласт 
театральності – «театр 
алгоритмів»

Це підкреслює багатовимірність театральності: комунікація не обмежується лише люд-
ським перформансом чи технологічним експериментом, а охоплює широкий спектр взаємодій 
та комунікацій в системі «людина – техніка – маркетинг».

Аналіз театральності маркетингових комунікацій дозволяє зробити наступний крок – пе-
рейти від опису окремих практик і вимірів до концептуальної моделі (табл. 4). Її мета полягає 
не в ілюстративності, а у філософському осмисленні того, як маркетинг функціонує в культу-
рі соціального «спектаклю». В основі цієї моделі лежить драматургічний підхід, започаткова-
ний Ґоффманом і розвинений у соціально-філософських концепціях Г. Дебора, Ж. Бодріяра, 
Л. Прокопович: суспільство виступає як сцена, на якій індивіди, бренди та інститути грають 
ролі відповідно до сценаріїв і культурних кодів. У випадку маркетингу така модель дозволяє 
побачити: бренди та компанії не лише виробляють товари, а виконують ролі соціальних акто-
рів; медійний простір стає головною сценою, на якій розгортається спектакль комунікації; 
споживачі перестають бути лише аудиторією – вони стають співтворцями дійства; стратегії 
перетворюються на сценарії, які задають сюжетну й емоційну динаміку; культурні норми й 
цінності виконують роль режисури, визначаючи рамки й інтерпретацію спектаклю.

Запропонована модель дозволяє поєднати інструментальний рівень маркетингу з його со-
ціально-філософським змістом. Вона показує, що бренди і компанії не просто продають това-
ри чи послуги, а беруть участь у конструюванні колективних смислів, впливають на ідентич-
ність споживачів і формують культурні сценарії взаємодії. Театр маркетингу є простором, де 
економічні дії перетворюються на культурні події, а символічні структури – на рушійні сили 
соціальних процесів.

Висновки. Дослідження показало, що театральність є не лише естетично-ігровою харак-
теристикою, а ще й фундаментальною ознакою сучасних маркетингових комунікацій. У со-
ціально-філософському вимірі вона постає як метафора і реальний механізм взаємодії, у яко-
му бренди, споживачі та медійні платформи виконують ролі акторів, глядачів і співтворців 
спектаклю. Спираючись на драматургічний підхід Ервінґа Ґоффмана, критику масової куль-



17ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

тури Вальтера Беньяміна та концепцію симулякрів Жана Бодріяра, можна стверджувати, що 
сучасний маркетинг трансформується в інсценізований простір, де образи і маски витісняють 
автентичність, а комунікація набуває форм гри та перформансу. Театральні практики – сю-
жетність наративів, персонажі брендів, сценічність соціальних мереж і перформативність по-
дій – формують культурний простір, у якому аудиторія перетворюється з пасивного спостері-
гача на активного учасника. Це зумовлює появу феномену співучасті та спільного творення 
смислів, що змінює характер взаємин між бізнесом і суспільством.

Філософські виміри театральності маркетингу охоплюють екзистенційне питання автен-
тичності та симуляції, етичну межу між переконанням і маніпуляцією, соціальний потенці-
ал формування ідентичностей та естетичну силу впливу. Саме тут виявляється глибший сенс 
маркетингових комунікацій, який виходить за межі економічної доцільності. Запропонована 
авторська модель «Маркетинг як театр соціокультурних смислів» інтегрує ключові елемен-
ти театру – сцену, акторів, глядачів, сценарій та режисуру – у єдину концептуальну рамку. 
Вона показує, що маркетинг функціонує як форма соціокультурної дії, де економічні інтереси 
поєднуються з продукуванням символічних кодів і колективних смислів. Таким чином, мар-
кетинг у сучасному світі постає як театр творення нових реальностей і цінностей, що пере-
творює його на чинник соціальної динаміки й культурного переосмислення в добу цифрових 
комунікацій.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.  Baudrillard J. Simulacres et Simulation / traduit par Sheila Faria Glaser. Ann Arbor: 

The  University of Michigan Press, 1981. URL: https://dn720006.ca.archive.org/0/items/
baudrillard.-1970.-the-consumer-society/Baudrillard.1981.Simulacra-and-Simulation.pdf (дата 
звернення 01.09.2025).

2.  Debord G. Society of the Spectacle. Written: 1967. Translation: Black & Red, 1977. URL: 
https://www.marxists.org/reference/archive/debord/society.htm (дата звернення 01.09.2025).

3.  Tănase-Tăsențe T. Understanding the Dynamics of Filter Bubbles in Social Media 
Communication: A Literature Review. Vivat Academia Revista de Comunicación. 2025. Vol. 158. 
P. e1591. DOI: https://doi.org/10.15178/va.2025.158.e1591.

4. Lopakov O., Prokopovych L., Solodkyi D. Analysis of technologies for personalized content 
recommendations on the internet. Proceedings of Odessa Polytechnic University. 2022. Vol. 65, 
Iss. 1. P. 83–89. DOI: 10.15276/opu.1.65.2022.10.

5. Lv L., Kang Q. K., Liu G. Prick “filter bubbles” by enhancing consumers’ novelty-seeking: 
The role of personalized recommendations of unmentionable products. Psychology & Marketing. 
2024. DOI: https://doi.org/10.1002/mar.22057.

Таблиця 4
Модель «Маркетинг як театр соціокультурних смислів»

Елемент 
театру

Маркетинговий 
відповідник

Соціально-філософський 
зміст Філософський ефект / внесок

Сцена Медійний простір (ТБ, 
соцмережі, платформи)

Контекст символічної 
взаємодії, де розгортається 
спектакль.

Формує «публічну площу» у 
віртуальному й фізичному вимірах; 
задає горизонти сприйняття.

Актори Бренди, інфлюенсери, 
компанії

Виконавці ролей, носії 
символічних образів і 
культурних кодів.

Легітимують нові соціальні норми 
через гру; формують архетипи для 
ідентифікації.

Глядачі Споживачі, користувачі Аудиторія, що може ставати 
співтворцем спектаклю.

Перетворюються з пасивних 
спостерігачів на активних учасників; 
створюють феномен «prosumer».

Сценарій Маркетингова стратегія
Драматургія комунікацій, що 
задає сюжетну й емоційну 
динаміку.

Визначає колективні уявлення, 
вписуючи індивіда в «метанаратив» 
бренду.

Режисура
Соціокультурний 
контекст (цінності, 
норми, культурні коди)

Система координат, що 
визначає рамки гри та 
інтерпретації.

Транслює цінності, перетворюючи 
маркетинг на інструмент суспільної 
соціалізації та культурної інтеграції.



18 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

6.  Rodilosso E. Filter Bubbles and the Unfeeling: How AI for Social Media Can Foster 
Extremism and Polarization. Philosophy & Technology. 2024. Vol. 37, Iss. 2. P. 71. DOI:  
https://doi.org/10.1007/s13347-024-00758-4.

7.  Kaluža J. Habitual Generation of Filter Bubbles: Why is Algorithmic Personalisation 
Problematic for the Democratic Public Sphere? Javnost – The Public. 2021. Vol. 29, Iss. 3. 
P. 267–283. DOI: https://doi.org/10.1080/13183222.2021.2003052.

8. Botes M. Autonomy and the social dilemma of online manipulative behavior. AI and Ethics. 
2023. Vol. 3. P. 315–323. DOI: https://doi.org/10.1007/s43681-022-00157-5.

9.  Прокопович Л. Театральність в соціокомунікативних проявах культури: 
соціально-філософське дослідження : монографія. Одеса : Екологія, 2019. 336 с. ISBN 
978-617-7046-78-2. 

10. Goffman E. The Presentation of Self in Everyday Life. – Portland : Portland State University. 
URL: https://web.pdx.edu/~tothm/theory/Presentation%20of%20Self.htm (дата звернення 
01.09.2025).

11.  Прокопович Л.В. Концепт «маска» в соціально-філософському осмисленні «театру» 
буття. Scientific Journal “Virtus”. 2019. № 31. С. 16–20.

12. Benjamin W. The Work of Art in the Age of Mechanical Reproduction / In: Illuminations / 
ed. H. Arendt ; trans. H. Zohn. New York : Schocken Books, 1969. URL: https://web.mit.edu/
allanmc/www/benjamin.pdf (дата звернення 01.09.2025).

13.  Herskovitz S., Crystal M. The essential brand persona: storytelling and branding. 
Journal of Business Strategy. 2010. Vol. 31, Iss. 3. P. 21–28. DOI: https://doi.org/ 
10.1108/02756661011036673.

14.  Passmore E. M., Duff R. H., Vasilos T. Creep of Dense, Polycrystalline Magnesium 
Oxide. Journal of the American Ceramic Society. 1966. November. DOI: https://doi.org/ 
10.1111/j.1151-2916.1966.tb13175.x.

15. Ritzer G., Jurgenson N. Production, Consumption, Prosumption: The nature of capitalism in 
the age of the digital ‘prosumer’. Journal of Consumer Culture. 2010. Vol. 10, Iss. 1. P. 13–36. DOI: 
https://doi.org/10.1177/1469540509354673.

16.  Прокопович Л., Гришин Б. Проблема фрагментації суспільної свідомості в теоріях 
Габермаса та практиках маркетингової комунікації. Modern aspects of modernization of science: 
status, problems, development trends: materials of the 41 International scientific and practical 
conference (Ankara, Turkey, February 7, 2024). P. 484–488. DOI: https://doi.org/10.52058/41. 

17.  Прокопович Л. В., Гришин Б. Ю., Боєв О. П. Роботи і штучний інтелект в «театрі» 
маркетингових комунікацій. Modern aspects of modernization of science: status, problems, 
development trends: materials of the 35th International scientific and practical conference 
(Istanbul, Turkey, August 7, 2023). P. 264–270. URL: https://www.academia.edu/105273519/ (дата 
звернення 01.09.2025).

18.  Prokopovich L. Human-like robots in the “theater” of marketing communications: 
socio-philosophical reflections. The scientific heritage. 2024. № 142. P. 30–33. DOI: 10.5281/
zenodo.13252963.

REFERENCES
1.  Baudrillard, J. (1981). Simulacres et simulation (S. F. Glaser, Trans.). Ann Arbor: 

The  University of Michigan Press. Retrieved from https://dn720006.ca.archive.org/0/items/
baudrillard.-1970.-the-consumer-society/Baudrillard.1981.Simulacra-and-Simulation.pdf 

2. Debord, G. (1977). Society of the spectacle (Original work published 1967). Black & Red. 
Retrieved from https://www.marxists.org/reference/archive/debord/society.htm

3.  Tănase-Tăsențe, T. (2025). Understanding the dynamics of filter bubbles in social media 
communication: A literature review. Vivat Academia Revista de Comunicación, 158, e1591.  
https://doi.org/10.15178/va.2025.158.e1591

4.  Lopakov, O., Prokopovych, L., & Solodkyi, D. (2022). Analysis of technologies for 
personalized content recommendations on the internet. Proceedings of Odessa Polytechnic 
University, 65(1), 83–89. https://doi.org/10.15276/opu.1.65.2022.10.

5.  Lv, L., Kang, Q. K., & Liu, G. (2024). Prick “filter bubbles” by enhancing consumers’ 
novelty-seeking: The role of personalized recommendations of unmentionable products. Psychology 
& Marketing. https://doi.org/10.1002/mar.22057 



19ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

6.  Rodilosso, E. (2024). Filter bubbles and the unfeeling: How AI for social media can foster 
extremism and polarization. Philosophy & Technology, 37(2), 71. https://doi.org/10.1007/
s13347-024-00758-4 

7.  Kaluža, J. (2021). Habitual generation of filter bubbles: Why is algorithmic personalisation 
problematic for the democratic public sphere? Javnost – The Public, 29(3), 267–283. https://doi.org/
10.1080/13183222.2021.2003052

8. Botes, M. (2023). Autonomy and the social dilemma of online manipulative behavior. AI and 
Ethics, 3, 315–323. https://doi.org/10.1007/s43681-022-00157-5

9.  Prokopovych, L. (2019). Teatralnist v sotsiokomunikatyvnykh proiavakh kultury: sotsialno-
filosofske doslidzhennia [Theatricality in the socio-communicative manifestations of culture: 
A socio-philosophical study]. Odesa: Ekolohiia. ISBN 978-617-7046-78-2 [in Ukrainian]

10.  Goffman, E. (n.d.). The presentation of self in everyday life. Portland State University. 
Retrieved from https://web.pdx.edu/~tothm/theory/Presentation%20of%20Self.htm

11. Prokopovych, L. V. (2019). Kontsept “maska” v sotsialno-filosofskomu osmyslenni “teatru” 
buttia [The concept of “mask” in the socio-philosophical understanding of the “theatre” of being]. 
Scientific Journal “Virtus”, 31, 16–20. [in Ukrainian].

12.  Benjamin, W. (1969). The work of art in the age of mechanical reproduction. In 
H. Arendt (Ed.), H. Zohn (Trans.), Illuminations. New York: Schocken Books. Retrieved from  
https://web.mit.edu/allanmc/www/benjamin.pdf

13. Herskovitz, S., & Crystal, M. (2010). The essential brand persona: Storytelling and branding. 
Journal of Business Strategy, 31(3), 21–28. https://doi.org/10.1108/02756661011036673

14.  Passmore, E. M., Duff, R. H., & Vasilos, T. (1966). Creep of dense, polycrystalline 
magnesium oxide. Journal of the American Ceramic Society. https://doi.org/ 
10.1111/j.1151-2916.1966.tb13175.x

15.  Ritzer, G., & Jurgenson, N. (2010). Production, consumption, prosumption: The nature 
of capitalism in the age of the digital ‘prosumer’. Journal of Consumer Culture, 10(1), 13–36.  
https://doi.org/10.1177/1469540509354673

16.  Prokopovych, L., Hryshyn, B., & Boiev, O. (2024). Problema frahmentatsii suspilnoi 
svidomosti v teoriiakh Habermasa ta praktykakh marketynhovoi komunikatsii [The problem 
of fragmentation of social consciousness in Habermas’ theories and marketing communication 
practices]. In Modern aspects of modernization of science: Status, problems, development trends: 
Materials of the 41st International scientific and practical conference (pp. 484–488). Ankara, 
Turkey. https://doi.org/10.52058/41. Retrieved from https://www.academia.edu/114626905/ 
[in Ukrainian].

17.  Prokopovych, L., Hryshyn, B., & Boiev, O. (2023). Roboty i shtuchnyi intelekt v «teatri» 
marketynhovykh komunikatsii [Robots and artificial intelligence in the “theater” of marketing 
communications]. In Modern aspects of modernization of science: Status, problems, development 
trends: Materials of the 35th International scientific and practical conference (pp. 264–270). 
Istanbul, Turkey. etrieved from https://www.academia.edu/105273519/ [in Ukrainian].

18. Prokopovich, L. (2024). Human-like robots in the “theater” of marketing communications: 
Socio-philosophical reflections. The Scientific Heritage, 142, 30–33. https://doi.org/10.5281/
zenodo.13252963

Gryshyn Bogdan Yuriyovych
Postgraduate Student at the Department of Cultural Studies and Philosophy of Culture 

National University “Odesa Polytechnic”
1, Shevchenko ave., Odesa, Ukraine

orcid.org/0009-0008-9547-7050

THEATRICALITY OF MARKETING COMMUNICATIONS IN THE DIMENSION  
OF SOCIAL PHILOSOPHY

Relevance of the problem. In contemporary society, marketing communications are increasingly 
acquiring the form of theatrical performance, going beyond purely economic functions and 
transforming into a cultural and philosophical phenomenon. The widespread use of social networks 



20 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

turns the media space into a global stage where brands act as performers, and consumers become 
co-participants in the spectacle. The relevance of the topic is also reinforced by the challenges of 
the digital age: personalization algorithms, the phenomenon of ‘filter bubbles,’ and manipulative 
technologies call into question the autonomy of the individual and the quality of social dialogue.

Purpose of the study. The research aims at the philosophical understanding of the theatricality 
of marketing communications as a social phenomenon that transcends instrumentality and functions 
as a form of producing meanings, identities, and cultural codes in contemporary society.

Research methods. The study employs the phenomenological method to reveal the essence of 
theatricality; the comparative method to juxtapose classical theatrical metaphors with modern 
branding practices; and the structural-functional approach to construct the author’s model 
‘Marketing as a Theatre of Socio-Cultural Meanings’.

Research results. It has been demonstrated that the theatricality of marketing communications 
is manifested through the use of narratives, characters, scenography, and performativity, which 
generate new scenarios of interaction between business and society. The proposed author’s model 
allows marketing to be interpreted as a theater of social meanings, where the media space serves 
as the stage, brands and influencers act as performers, consumers function as both audience and 
co-creators, and cultural codes and social norms provide the direction. Particular attention is 
paid to the technological dimension: robots and algorithms emerge as new “stage props”, which 
do not replace the human actor but expand the communicative space by adding informational 
and analytical layers. The value of the study lies in the fact that marketing appears not only as an 
economic instrument but also as a form of socio-cultural action that shapes the values and ethical 
guidelines of modern society.

Key words: concept of theatricality in socio-communicative manifestations of culture, marketing, 
advertising, manipulation, branding, play, socio-cultural meanings, values.

Дата надходження статті: 14.10.2025
Дата прийняття статті: 30.10.2025

Опубліковано: 26.12.2025



21ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 140.8
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-3

Кадієвська Ірина Аркадіївна
доктор філософських наук,

професор кафедри гуманітарних та соціально-економічних дисциплін
Військової Академії (м. Одеса)

вул. Фонтанська дорога, 10, Одеса, Україна
orcid.org/0000-0002-3134-8574

МОТИВАЦІЯ В КОНТЕКСТІ ЖИТТЄВОЇ СПРЯМОВАНОСТІ ОСОБИСТОСТІ 
(СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АСПЕКТ)

Актуальність проблеми. Мотивація виступає справжнім локомотивом прогресу люд-
ської цивілізації, адже це та могутня сила, яка здатна спонукати нас до дій заради досяг-
нення значущих цілей. Без високого рівню мотивації просто не можливо досягти успіху та 
помітних результатів у будь-якій сфері людської діяльності. Саме тому, особливої актуаль-
ності набуває проблема підвищення мотивації в контексті життєвої спрямованості особи-
стості. Для розв‘язання цієї проблеми необхідно переосмислити застарілі уявлення про клю-
чові фактори демотивації. 

Мета статті полягає у соціально-філософському аналізі ключових механізмів мотивації, 
та можливостей її підвищення в контексті формування персональної життєвої спрямова-
ності особистості. 

Для реалізації означеної мети було використано такі методи, як: метод критичного ана-
лізу наукової літератури з означеної проблематики, діалектичний, індуктивний, дедуктив-
ний, а також метод системного аналізу.

Результати дослідження. Розуміння філософських та психологічних аспектів мотивації 
в контексті життєвої спрямованості особистості є досить важливим не лише для само-
розвитку, але й для конкретної самореалізації у будь-яких видах людської діяльності. Рівень 
мотивації значною мірою пов’язаний із наявністю значущої мети, яка сприймається особи-
стістю як своя, бажана та добровільно обрана із багатьох інших. Формування та розви-
ток сприятливого середовища зможе позитивно впливати на рівень персональної мотивації. 
В той же час як негативне середовище, відсутність взаємної уваги, поваги та довіри здатне 
помітно знижувати рівень мотивації. Демотивуючий ефект може викликати як конфліктне 
(агресивне) середовище, так й байдуже (пасивне) середовище. Не менш важливим фактором 
мотивації є самодисципліна. Надмірна самодисципліна може призводити до перенапружен-
ня та втрати мотивації в цілому. 

Однією із провідних причин демотивації можна вважати тривалі психологічні стани 
байдужості та апатії. Ці стани нині є надзвичайно розповсюдженими. По-перше, в умовах 
підступної та кровопролитної російсько-Української війни, більшість громадян нашої дер-
жави потерпають від таких важких психологічних станів, як: турбота, занепокоєння, жах, 
розчарування та ін. По-друге, вважаючи на те, що психологічний стан байдужості та апа-
тії є одним із захисних механізмів, він може бути активований не лише кризовими фактора-
ми, але й інформаційним перевантаженням в цілому. По-третє, апатія, байдужість, та їх 
невідворотній наслідок – демотивація, найчастіше наздоганяє особистостей, які стражда-
ють на аліксітімію, яка являє собою нездатність розрізняти, розуміти, ідентифікувати та 
виражати власні емоційні стани. По-четверте, відсутність позитивного зворотнього зв’яз-
ку може поступово призводити до розчарування, байдужості та демотивації в цілому. 

Ключові слова: мотивація, мотив, стимул, потреби, життєва спрямованість 
особистості. 

© Кадієвська І. А., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



22 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Вступ. До проблеми мотивації постійно звертаються вчені з різних галузей знань. Філосо-
фи намагаються виявляти ті провідні чинники, які детермінують людську активність в цілому. 
Так, зокрема, ретельно аналізуються різноманітні матеріальні та духовні цінності, потреби та 
інтереси крізь призму мотивації людської особистості. Філософський підхід проявляється в ці-
леспрямованому та послідовному намаганні знаходити, виявляти та обґрунтовувати різнома-
нітні індивідуальні та суспільно значущі смисли, які обумовлюють спрямованість як кожної 
окремої особистості, так й людства в цілому. Психологічний підхід до проблем мотивації по-
лягає у глибинному вивченні таких психологічних установок, які так чи інакше обумовлюють 
як зовнішню, так і внутрішню мотивацію. Очевидно психологи значну увагу приділяють не 
лише теоретичним, але також й практичним аспектам цієї надзвичайно актуальної в усі часи 
проблеми. Історичний підхід до аналізу мотивації відрізняється концентрацією уваги не на 
суб‘єктивно-особистісних, а на об‘єктивно-історичних аспектах формування та розвитку мо-
тивації у різні історичні періоди. Проблема мотивації є добре вивченою, але досі актуальною. 

Мета статті полягає у соціально-філософському аналізі ключових механізмів мотивації, 
та можливостей її підвищення в контексті формування персональної життєвої спрямованості 
особистості. 

Для реалізації означеної мети було використано такі методи, як: метод критичного аналізу 
наукової літератури з означеної проблематики, діалектичний, індуктивний, дедуктивний, а та-
кож метод системного аналізу.

Результати дослідження. Існують численні теорії, що описують процеси мотивації, вклю-
чаючи ієрархію потреб Маслоу, теорію самодетермінації, теорію діяльності Леонтьєва та 
концепцію позитивної та негативної мотивації. Термін «мотивація» по-різному використо-
вується різними авторами. Разом із тим майже всі автори переконані в тому, що мотивація 
є провідним джерелом людської активності. Ретельний аналіз мотивації різних конкретних 
форм поведінки людини  можна знайти в наукових працях  П.М. Якобсона. Відомий дослід-
ник Хекхаузен пропонує систематизацію основних підходів дослідження мотивації. Осно-
воположником цих досліджень, але його думку, є Ч. Дарвін, який пояснював відмінності у 
будові тіла та у поведінці живих істот у боротьбі за виживання. Дослідження в цій галузі 
продовжуються, фокусуючись на внутрішніх та зовнішніх факторах, що впливають на пове-
дінку. Таким чином, можна переконливо стверджувати, що наукова увага та інтерес до про-
блем мотивації залишається стабільно високим. Існують численні наукові теорії, які так чи 
інакше намагаються витлумачити та пояснити сутність, природу та структуру мотивації. Те-
орія Абрахама Маслоу намагається пояснити складні механізми формування та розвитку мо-
тивації крізь призму можливостей задоволення актуальних матеріальних та духовних потреб. 
На думку вченого, вже задоволені ті або інші потреби втрачають  свою властивість мотиву-
вати. Абрахам Маслоу у своїх творах неодноразово зазначав про тре, що в першу чергу має 
бути задоволений перший рівень базових (фізіологічних) потреб. Лише після цього особи-
стість стає спроможною переходити на більш високий рівень задоволення духовних потреб. 
Тобто, пізнавальні, моральні, естетичні, релігійні, комунікативні та інші потреби стають ак-
туальними лише післі задоволення базових потреб, які, на думку науковця, завжди є первин-
ними. На  думку американського психолога Фредерика Герцберга, існує три рівні ключових 
людських потреб. Першу групу становлять буттєві потреби. На другому рівні потреби кому-
нікативні та на третьому рівні потреби у  самоздійсненні. Як відомо, в піраміді потреб Абра-
хама Маслоу найвищий рівень належить саме цій потребі самоздійснення.

Якщо звернутись до наукової спадщини Девіда Максвела, можна також знайти цікаві ідеї 
пов’язані із проблемою мотивації. Так, на думку вченого, загальний рівень мотивації є пря-
мо пропорційним до тих реальних зусиль, які людина докладає в своїй діяльності. Тобто 
науковець наголошував на тому, що лише працьовитість, цілеспрямованість та наполегливість 
здатні реально підвищувати мотивацію особистості. Максвел постійно намагався просува-
ти цю ідею у своїх роботах, зауважуючи на тому, що саме вольовий компонент виявляється 
ключовим в складних процесах підвищення персональної мотивації. Існує також цікава теорія, 



23ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

запропонована вітчизняним спортивним психологом Челпановим, який аналізуючи свій прак-
тичний досвід дійшов висновку про те, що рівень персональної мотивації значно підвищуєть-
ся під впливом т.з. евстресу (позитивного стресу). Тобто помірне збудження чинить саме та-
кий вплив на людський організм, який сприяє підвищенню мотивації. Насправді існує чимало 
наукових теорій, які так чи інакше, намагаються розв’язати найскладніші питання формування 
та розвитку мотивації. Серед подібних теорій поважне місце займає Теорія самовизначення, 
в якій зокрема зазначається, що як внутрішня, так й зовнішня мотивація, залишатимуться на 
досить високому рівні за умови якісного задоволення наступних провідних потреб: по-перше, 
це потреба у компетентності, коли під час виконання тієї або іншої діяльності, людина бажає 
почувати себе спроможною впоратись із усіма актуальними завданнями. Насправді значення 
задоволення цієї потреби важко переоцінити, оскільки досить часто, на жаль, можна спостері-
гати ситуації, коли не зрозумілі пояснення та інструкції можуть лише демотивувати. По-друге, 
це потреба в автономії, коли особистість чітко знає, розуміє та усвідомлює, що вона вільно та 
самостійно обирає те, чим буде займатись. По-третє, це потреба у приналежності, яка виража-
ється у бажанні особистості бути важливою частиною якоїсь спільноти.

Аналізуючи різні наукові теорії стає цілком зрозуміло, що якість та рівень мотивації 
безпосередньо пов’язані із спрямованістю особистості. В цілому можна сказати про те, що 
спрямованість особистості, це певна сукупність її провідних мотивів. Позитивна мотивація 
пов’язана із прагненням до досягнення задоволення, радості та різноманітних позитивних 
емоцій. Негативна мотивація ґрунтується на бажанні уникнути болю, стресу, страху чи пока-
рання. Внутрішня мотивація (процесуально-змістова) виходить із внутрішніх потреб, інтере-
сів та здібностей людини, наприклад, робота, тому що вона подобається. Зовнішня мотивація 
пов’язана із зовнішніми стимулами, такими як зарплата, схвалення чи уникнення покарання. 

Основні мотиви людської активності включають біологічні (їжа, сон), просоціальні та 
афіліативні (спілкування, статус), пізнавальні (цікавість, навчання), професійні (кар’єра), 
естетичні (краса), моральні, а також мотиви самоствердження (престижні), мотиви іденти-
фікації з іншою людиною, мотиви влади, а також прагнення радості (позитивна мотивація) 
або уникнення болю/страху (негативна мотивація).  Біологічні мотиви пов’язані з підтри-
манням життєдіяльності та включають фізіологічні потреби, такі як голод, спрага, сон, а та-
кож уникнення болю та підтримання температури тіла. Пізнавальні мотиви проявляються 
у прагненні до отримання нових знань та інформації. Просоціальні мотиви орієнтовані на 
взаємодію з іншими людьми та суспільством в цілому, включаючи досягнення певного соці-
ального статусу. Мотиви ідентифікації з іншою людиною пов’язані із прагненням бути схо-
жим на власного кумира. Мотиви влади проявляються у прагненні займати лідерські пози-
ції та управляти іншими людьми. Естетичні мотиви спрямовані на отримання насолоди та 
задоволення від таких естетичних категорій, як: краса, гармонія та прекрасне у різних фор-
мах, наприклад, у  спілкуванні, творчості, мистецтві чи спілкуванні із природою. Утилітар-
но-практичні мотиви пов’язані з отриманням практичної користі чи матеріальних цінностей. 
Професійні мотиви пов’язані з розвитком у професійній сфері, досягненням кар’єрних цілей 
та отриманням задоволення від своєї роботи. 

Таким чином, можна зробити висновок про те, що спрямованість особистості це те, чого 
людина бажає в першу чергу та до чого звикла прагнути у своєму житті. Причому ці бажання 
виступають у якості центрального стрижня особистості. Спрямованість особистості визначає 
провідний стиль, в якому живе дюдина. Тобто спрямованість, це досить складна властивість 
людини, яка певною мірою дозволяє зрозуміти провідну мету та визначальні мотиви осо-
бистості. Адже, знаючи, на що саме людина орієнтується в житті, які в неї ключові мотиви, 
можна певним чином прогнозувати її найбільш ймовірні моделі поведінки та життєві сцена-
рії. Крім цього, спрямованість майже завжди безпосередньо залежить від соціальних умов та 
оцінюється з точки зору моральних, правових, релігійних норм та культурних традицій. 

Однією із найважливіших функцій спрямованості особистості є функція сенсотворча, адже 
всі люди так чи інакше бажають знайти провідний сенс власного життя. Провідна ідея в цьо-



24 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

му контексті полягає у тому, що без смислу немає та не може бути ніякої мотивації. Тому 
саме спрямованість здатна організовувати та впорядковувати людську діяльність та виявляти 
сенс у різних сферах суспільного та особистого буття людини. Таким чином, спрямованість 
кожної особистості не виникає раптово та несподівано. Насправді спрямованість виявляється 
більш-менш стабільною. Вона формується поступово, крок за кроком. Мотивація особистості 
безпосередньо пов’язана із різноманітними: прагненнями, бажаннями, схильностями, інтере-
сами, ідеалами та переконаннями, які входять до структури світогляду. Бажання виражають-
ся в будь-якій усвідомленій потребі. Саме тому наші бажання мають властивість прояснюва-
ти мету та підсилювати мотивацію. Стремління охоплюють ті бажання, які є підкріпленими 
вольовим компонентом. Інтереси являють собою прагнення до пізнання та покращення чо-
го-небудь. Саме наші інтереси зазвичай визначають зміст будь-якої діяльності. Цікавою осо-
бливістю інтересу є те, що він має здатність не вгасати, а навпаки, підсилюватись в проце-
сі задоволення актуальної потреби. Схильність, в свою чергу, визначає активну орієнтацію. 
Вона стимулює людину рухатись у певному напрямку. Схильність може виникати тоді, коли 
інтерес підкріплюється вольовим компонентом свідомості. Ідеал являє собою конкретний 
узагальнений образ провідної мети особистості. Це певний особистісний орієнтир та опора 
в процесі прийняття важливих рішень. Ідеал можна вважати своєрідною основою світогляду. 
Переконання виступають вищою формою спрямованості особистості. Це розвинена система 
мотивації діяти відповідно до власних принципів. 

Таким чином, в залежності від провідного об‘єкту бажання, існує низка провідних типів 
особистої спрямованості. Спрямованість на себе чи індивідуалізована спрямованість виража-
ється у прагненні людей до самореалізації, а також задоволення та розвитку своїх особистих 
потреб. Це, безумовно, прагнення досягти реалізації власних цілей та успіху. Цілеспрямо-
ваність, відповідальність та активність можна вважати провідними особливостями особи-
стостей із яскраво вираженою індивідуалізованою спрямованістю. Нерідко ці люди є досить 
сильними та впевненими у собі, однак, час від часу у них може проявлятись не здатність 
звертатись за допомогою. 

В цілому можна сказати про те,  що спрямованість на себе характеризується стабільним та 
досить високим рівнем мотивації. В той же час, існує т.з. колективістська спрямованість або 
спрямованість на інших. Провідною потребою цього типу є спілкування з іншими людьми. 
Можна із впевненістю говорити про те, що такі особистості, як правило, є не конфліктними. 
Вони полюбляють допомагати та щиро співчувати іншим людям. Характерною особливістю 
цього типу особистості є очікування схвалення із боку оточуючих. Аналізуючи зазначений 
тип особистості, можна зробити висновок про те, що досить часто саме такі персоналії зде-
більшого виявляються надійними та відповідальними. Прагматична спрямованість чи ділова 
спрямованість виражається у поєднанні власних та ділових інтересів. Для цього типу особи-
стості характерні: серйозність, вимогливість та доброчесність. Такі персоналії надзвичайно 
полюбляють навчатись. Таким чином можна зробити висновок про те, що спрямованість, це 
сукупність інтересів та схильностей особистості, що в свою чергу визначає якість та рівень 
персональної мотивації. 

Поряд із соціально прийнятними позитивними різновидами спрямованості особистості, іс-
нує ціла низка асоціальних різновидів спрямованості особистості. Так, асоціальність, являє 
собою спрямованість га порушення моральних та правових норм. Вона може проявлятись в 
різноманітних переконаннях про те, що успіх невід’ємно пов’язаний із порушенням мораль-
них та правових норм.

Так, не лише на рівні теоретичної, але й на рівні побутової свідомості, безперервно ци-
ркулюють найрізноманітніші уявлення про мотивацію, її відкриті та приховані складники. 
Така очевидно прискіплива увага до проблем мотивації, обумовлюється саме тими провідни-
ми функціями, які виконує мотивація в житті кожної людини, незважаючи на вікові, профе-
сійні, світоглядні, та будь-які інші особливості. Справа полягає в тому, що більшість людей 
досить гарно знає, розуміє та усвідомлює, що мотивація в першу чергу, це та внутрішня сила, 



25ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

яка викликає в нас бажання діяти та переходити від думок до реалізації планів. Від проек-
тів до втілення, від мрій до конкретних дій. В нашому житті мотивація відіграє принципову 
та надзвичайно важливу роль. Вона підштовхує нас до дій, стимулює та допомагає досягти 
поставлених цілей. Розуміння філософських та психологічних аспектів мотивації є досить 
важливим не лише для саморозвитку, але й для конкретної самореалізації у будь-яких видах 
людської діяльності. 

Таким чином, можна зробити перше узагальнення про те, що знання та розуміння склад-
них механізмів мотивації, може реально допомогти кожному з нас більш ефективно управ-
ляти власним життям. Внутрішня мотивація ґрунтується на особистих інтересах, цінностях 
та переконаннях. Зазвичай, коли людина перебуває під впливом внутрішньої мотивації, її на-
дихає самий процес діяльності, який сприймається як захоплюючий, цікавий та приємний. 
Саме внутрішня мотивація є досить потужною, оскільки, як вже зазначалось, вона безпосе-
редньо пов’язана із індивідуальним світоглядом, світосприйняттям, життєвим спрямуванням 
та провідними ціннісними орієнтаціями особистості. Натомість, зовнішня мотивація, ґрунту-
ється на різноманітних зовнішніх факторах, до них можна віднести прагнення до схвальних 
оцінок чи намагання уникнути можливого покарання. Особистості, які перебувають під впли-
вом переважно зовнішньої мотивації, прагнуть досягти мети задля задоволення потреб у зов-
нішньому визнання та винагороді. Зовнішня мотивація звичайно може бути дієвою тактично, 
але стратегічно вона, на жаль, може виявлятись не ефективною. 

Рівень мотивації значною мірою пов’язаний із наявністю значущої мети, яка сприймається 
особистістю як своя, бажана та добровільно обрана із багатьох інших. Інформативним сигна-
лом про те, що людина обрала свою мотивуючу ціль, може бути виникнення приємного емо-
ційного стану творчого натхнення, ентузіазму та бажання діяти. Можна навіть із впевненістю 
говорити про те, що справжня мотивуюча ціль може наповнювати персональне людське жит-
тя сенсом. Відповідно до відомого SMART-підходу до постановки цілей, саме вдало обрані 
цілі допомагають нам концентруватись га своїх найважливіших пріоритетах та ефективно 
досягати досить високих результатів. Так, зокрема в контексті означеного підходу зазнача-
ється, що задля того, аби ціль стала мотивуючою, вона має бути: специфічною, вимірною, 
досяжною, релевантною та обмеженою в часі. Найголовніше в даному випадку саме те, аби 
та чи інша ціль була глибоко усвідомлена особистістю. Тобто вкрай необхідним є розуміння 
того, як саме обрана ціль співвідноситься із внутрішніми цінностями та інтересами. 

Не менш важливий вплив на рівень персональної мотивації чинить домінуючий емоційний 
стан особистості. Численні наукові дослідження на цю тему переконливо показують та дово-
дять, що такі негативні емоції, як: жах, турбота, занепокоєння та інші, спроможні суттєво 
знижувати рівень мотивації та призводити до зневіри у власні сили. Тобто одночасно спосте-
рігається зниження самооцінки та рівню впевненості у собі. Натомість, такі позитивні емоції, 
як: радість, натхнення та інтерес, можуть помітно підвищувати рівень персональної мотива-
ції. Насправді все виявляється цілком логічним, оскільки саме емоційний стан безпосередньо 
впливає на всі рівні людської активності. 

Дослідники психологічних аспектів мотивації у своїх роботах значну увагу приділяють 
питанням формування та розвитку сприятливого та стимулюючого середовища, яке в свою 
чергу зможе позитивно впливати на рівень персональної мотивації. Так, насправді майже усе, 
що пов’язано із середовищем, в якому живе, спілкується та працює людина має надзвичай-
но важливе значення. Цілком зрозуміло, що надихаюче та підтримуюче середовище звичайно 
стимулює нас до високих досягнень. Тому варто серйозно та неупереджено розібратись, що 
ж собою являє це найкраще, бажане мотивуюче середовище? По-перше, це таке середовище, 
в якому створюється та постійно підтримується доброзичлива атмосфера взаємної уваги та 
поваги один до одного. Рівень персональної мотивації значно підвищується саме в таких умо-
вах, коли люди проявляють у комунікації свої найкращі моральні якості. Це, зокрема, прояв-
ляється в небайдужості та готовності ефективно взаємодіяти. Безумовно, у науковому дис-
курсі співіснують досить різні вдало обґрунтовані уявлення про мотивуючу атмосферу. 



26 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

На думку багатьох експертів, мотивуюче середовище передбачає високу концентрацію 
креативних, проактивних, та високо мотивованих особистостей. За цією логікою, взаємодія 
між людьми включає постійний обмін, емпатію, тобто безперервний процес взаємного впли-
ву. В той же час варто зазначити, що т.з. негативне середовище, відсутність взаємної уваги, 
поваги та довіри здатне помітно знижувати рівень мотивації. На жаль, подібних прикладів 
навколо нас є досить багато. Тобто, демотивуючий ефект може викликати як конфліктне 
(агресивне) середовище, так й байдуже (пасивне) середовище.

Не менш важливим фактором мотивації є самодисципліна. Ми знаємо, що аби досягти ак-
туальної мети, необхідно спланувати гарну стратегрію. Очевидно, що ретельно дотримуван-
ня подібних планів є досить важким та вимагає додаткових зусиль. Однак, надмірна само-
дисципліна може призводити до перенапруження та втрати мотивації в цілому. Ось чому для 
кожного з нас так важливо знаходити баланс між активністю та відпочинком, адже, як вже 
зазначалось, хронічне перевантаження та перевтома можуть призводити лише до таких нега-
тивних наслідків, як психологічне виснаження та емоційне вигорання. Подібні стани, як ми 
знаємо, характеризуються стрімким зниженням рівню персональної мотивації. 

Таким чином, враховуючи вищезазначене, можна зробити висновок про те, що мотивація, 
це в першу чергу досить складне психологічне явище, яке підштовхує нас до дій, спрямованих 
на задоволення актуальних індивідуальних та групових потреб. Мотиви, зокрема, засновані на 
системі актуальних потреб. Вони на певний час підвищують людську активність та визнача-
ють вибір людини між різними можливостями. Крім того саме мотиви визначають ті або інші 
конкретні цілі. Тобто, мотивація являє собою сукупність стійких психологічних факторів, які 
визначають спрямованість та активність людини, систему її цінностей та характер діяльності 
в цілому. Причому досить важливо відмітити, що первинними в психологічних механізмах мо-
тивації виступають саме потреби. В процесі становлення особистості її потреби трансформу-
ються, тобто відбувається поступовий перехід з нижнього рівню ( фізіологічних потреб) на ви-
щий рівень (духовних потреб). З наукової точки зору мотивація зачіпає актуальні потреби, які 
створюють відчуття певного дискомфорту, якого людина бажає позбутись в першу чергу. 

Таким чином ми маємо низку близьких та взаємопов’язаних понять, знання та розуміння 
яких дозволяє пояснити складні психологічні механізми мотивації. До цих понять слід відне-
сти: потреби, стимули та мотиви. Стимулом в даному контексті може виступати будь-який сиг-
нал із зовнішнього світу, який торкається актуальних потреб та завдяки цьому підвищує моти-
вацію. Важливо також чітко усвідомлювати, що система персональних ціннісних орієнтацій 
та потреб завжди є унікальною та неповторною. Саме тому не існує універсальних стимулів 
людської активності, які були б спроможні однаково підвищувати мотивацію в усіх людей. 

Таким чином, вже на початку нашого аналізу стає цілком зрозумілим, що без високого рів-
ню мотивації просто не можливо досягти успіху та помітних результатів у будь-якій сфері 
людської діяльності. Саме тому, на перший план виходить питання про те, чому в сучасно-
му суспільстві так багато людей відрізняються досить низьким рівнем персональної мотива-
ції. Безумовно не існує точної та однозначної відповіді на це діалектичне питання. В той же 
час, однією із провідних причин демотивації можна вважати тривалі психологічні стани бай-
дужості та апатії. Ці стани нині є надзвичайно розповсюдженими. По-перше, в умовах під-
ступної та кровопролитної російсько-Української війни, більшість громадян нашої держави 
потерпають від таких важких психологічних станів, як: турбота, занепокоєння, жах, розча-
рування та ін. Доволі довге перебування у подібних емоційних станах, в свою чергу, може 
призводити до емоційного вигорання та психологічного виснаження. По-друге, вважаючи на 
те, що психологічний стан байдужості та апатії є одним із захисних механізмів, він може бути 
активований не лише кризовими факторами, але й інформаційним перевантаженням в цілому. 

Насправді в сучасному суспільстві спостерігається надмірне перевантаження як індивіду-
альної, так й суспільної свідомості різноманітною інформацією, серед якої, на жаль, значне 
місце належить негативному контенту. Тому різноманітні драматичні, тривожні та страшні 
інформаційні послання можна віднести до найбільш розповсюджених стрес-факторів нашо-



27ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

го сьогодення. В результаті можна спостерігати поступове зниження можливостей емоційно-
го реагування на те, що відбувається. У багатьох людей майже зникає здатність до емпатії, та 
відповідно, зростає ефект байдужості та апатії, що в свою чергу призводить зо демотивації. 
По-третє, можна з впевненістю говорити про те, що апатія, байдужість, та їх невідворотній 
наслідок – демотивація, найчастіше наздоганяє особистостей, які страждають на аліксітімію, 
яка являє собою нездатність розрізняти, розуміти, ідентифікувати та виражати власні емоційні 
стани. Тобто реагування само по собі відбувається, але емоції не знаходять належного вира-
ження. Саме тому особистості, які страждають на аліксітімію, можуть сприйматись оточую-
чими як демотивовані. По-четверте, варто особливо наголосити на тому, що відсутність пози-
тивного зворотнього зв’язку в соціумі на людську активність, може поступово призводити до 
розчарування, байдужості та демотивації в цілому. Насправді дуже прикро буває спостерігати 
за ситуаціями, коли досить високий рівень мотивації в юнацькому віці не знаходить належної 
уваги та підтримки. Таким чином можна говорити про те, що апатія дійсно може виникати та 
закріплюватись під впливом різноманітних як зовнішніх, так й внутрішніх факторів. Однак у 
будь-якому випадку, результатом буде зниження рівню персональної мотивації.

Висновки. Отже в результаті дослідження були зроблені наступні висновки. В нашому 
житті мотивація відіграє принципову та надзвичайно важливу роль. Вона підштовхує нас до 
дій, стимулює та допомагає досягти поставлених цілей. Аналізуючи різні наукові теорії стає 
цілком зрозуміло, що якість та рівень мотивації безпосередньо пов’язані із спрямованістю 
особистості. 

Спрямованість особистості являє собою сукупність внутрішніх мотивів, цілей, переко-
нань, цінностей, інтересів та прагнень, які визначають поведінку людини, надаючи їй напря-
мок та сенс у житті. Рівень мотивації значною мірою пов’язаний із наявністю значущої мети, 
яка сприймається особистістю як своя, бажана та добровільно обрана із багатьох інших. 

Не менш важливий вплив на рівень персональної мотивації чинить домінуючий емоційний 
стан особистості. Такі негативні емоції, як: жах, турбота, занепокоєння та інші, спроможні 
суттєво знижувати рівень мотивації та призводити до зневіри у власні сили. Тобто одночасно 
спостерігається зниження самооцінки та рівню впевненості у собі. Натомість, такі позитивні 
емоції, як: радість, натхнення та інтерес, можуть помітно підвищувати рівень персональної 
мотивації. Формування та розвиток сприятливого середовища, в свою чергу зможе позитивно 
впливати на рівень персональної мотивації. В той же час варто зазначити, що т.з. негативне 
середовище, відсутність взаємної уваги, поваги та довіри здатне помітно знижувати рівень 
мотивації. 

Однією із провідних причин демотивації можна вважати тривалі психологічні стани байду-
жості та апатії. Ці стани нині є надзвичайно розповсюдженими. По-перше, в умовах підступ-
ної та кровопролитної російсько-Української війни, більшість громадян нашої держави потер-
пають від таких важких психологічних станів, як: турбота, занепокоєння, жах, розчарування та 
ін. Доволі довге перебування у подібних емоційних станах, в свою чергу, може призводити до 
емоційного вигорання та психологічного виснаження. По-друге, вважаючи на те, що психоло-
гічний стан байдужості та апатії є одним із захисних механізмів, він може бути активований не 
лише кризовими факторами, але й інформаційним перевантаженням в цілому. По-третє, мож-
на з впевненістю говорити про те, що апатія, байдужість, та їх невідворотній наслідок – демо-
тивація, найчастіше наздоганяє особистостей, які страждають на аліксітімію, яка являє собою 
нездатність розрізняти, розуміти, ідентифікувати та виражати власні емоційні стани. По-чет-
верте, варто особливо наголосити на тому, що відсутність позитивного зворотнього зв’язку 
може поступово призводити до розчарування, байдужості та демотивації в цілому.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Занюк С. С. Психологія мотивації: навч. посібник. К. : Либідь, 2022. 304 с.
2.	 Іллін Є. П. Мотивація і мотиви. Тернопіль: Навчальна книга – Богдан, 2018. 512 с.
3.	 Якименко, Л. Ю. Мотивация-основа управління людськими ресурсами : навч.-практ. 

посібник. Київ : Центр навч. літ., 2018. 144 с.



28 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

REFERENCES
1.	 Zanuk, S. S. (2022). Psuhologia motuvacii [Psychology of motivation]. Кuiv. 304 p. 

[in Ukrainian].
2.	 Ilin, E. P. (2018). Motuvacia i motuvu [Motivation and motives]. Ternopil. 512 p. 

[in Ukrainian].
3.	 Yakimenko, L. U. (2018). Motuvacia – osnova upravlinna ludskumu resursamu [Motivation is 

the basis of human resource management]. Kyiv. 144 p. 

Kadievska Irina Arkadiivna
Doctor of Philological Sciences,

Professor at the Department of Humanitarian and Socio-Economic Disciplines 
Military Academy (Odesa)

10, Fontanska rd., Odesa, Ukraine
orcid.org/0000-0002-3134-8574

MOTIVATION IN THE CONTEXT OF A PERSON’S LIFE ORIENTATION  
(SOCIO-PHILOSOPHICAL ASPECT)

Relevance of the problem. Motivation is a real locomotive of the progress of human civilization, 
because it is a powerful force that can motivate us to take action to achieve significant goals. 
Without a high level of motivation, it is simply impossible to achieve success and noticeable results 
in any sphere of human activity. That is why the problem of increasing motivation in the context of 
a person’s life orientation is of particular relevance. To solve this problem, it is necessary to rethink 
outdated ideas about the key factors of demotivation.

The purpose of the article is to conduct a socio-philosophical analysis of the key mechanisms 
of motivation and the possibilities of increasing it in the context of forming a person’s personal life 
orientation.

To achieve this goal, the following methods were used: the method of critical analysis of 
scientific literature on the specified issues, dialectical, inductive, deductive, and the method of 
system analysis.

Research results. Understanding the philosophical and psychological aspects of motivation 
in the context of a person’s life orientation is quite important not only for self-development, but 
also for specific self-realization in any types of human activity. The level of motivation is largely 
associated with the presence of a significant goal, which is perceived by the individual as his own, 
desired and voluntarily chosen from many others. The formation and development of a favorable 
environment can positively affect the level of personal motivation. At the same time, a negative 
environment, the lack of mutual attention, respect and trust can significantly reduce the level of 
motivation. The demotivating effect can be caused by both a conflict (aggressive) environment and 
an indifferent (passive) environment. An equally important factor in motivation is self-discipline. 
Excessive self-discipline can lead to overexertion and loss of motivation in general.

One of the leading causes of demotivation can be considered long-term psychological states 
of indifference and apathy. These states are now extremely widespread. Firstly, in the conditions 
of the insidious and bloody Russian-Ukrainian war, most citizens of our state suffer from such 
severe psychological states as: worry, anxiety, horror, disappointment, etc. Secondly, considering 
that the psychological state of indifference and apathy is one of the protective mechanisms, it 
can be activated not only by crisis factors, but also by information overload in general. Thirdly, 
apathy, indifference, and their inevitable consequence – demotivation, most often overtake 
individuals suffering from alixithymia, which is the inability to distinguish, understand, identify and 
express their own emotional states. Fourthly, the lack of positive feedback can gradually lead to 
disappointment, indifference and demotivation in general.

Key words: motivation, motive, stimulus, needs, life orientation of the individual.

Дата надходження статті: 13.10.2025
Дата прийняття статті: 25.10.2025

Опубліковано: 26.12.2025



29ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 37.013.3:37.016.3
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-4

Каранфілова Олена Володимирівна
 кандидат філософських наук,

 доцент кафедри філософії, політології, психології та права
 Одеської державної академії будівництва та архітектури

 вул. Дідріхсона, 4, Одеса, Україна
orcid.org/0000-0002-5823-7006

ЄВРОПЕЙСЬКІ СТУДІЇ ТА ЇХ ВПЛИВ НА РЕФОРМУВАННЯ ОСВІТИ В УКРАЇНІ 
(СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АНАЛІЗ)

Актуальність проблеми. У статті розглянуто вплив європейських студій на реформу-
вання освіти в Україні. Актуальність дослідження зумовлена потребою інтеграції україн-
ської освіти в європейський освітній простір та необхідністю осмислення філософських ви-
мірів цього процесу.

Мета. Дослідження спрямоване на аналіз ключових каналів інтеграції європейських прак-
тик у національну освітню систему та визначення їхнього значення для трансформації філо-
софії освіти в Україні.

Методи. Використано комплексний підхід: аналіз нормативно-правових актів, наукових 
публікацій, статистичних та звітних матеріалів, а також порівняльний аналіз освітніх 
практик.

Результати. Показано, що європейські студії сприяють розвитку демократичних цін-
ностей, критичного мислення, культури академічної доброчесності, а також модерніза-
ції інституційної структури освіти в Україні. Визначено ключові виклики та перспективи 
подальшої інтеграції України до європейського освітнього простору .

Ключові слова: європейські студії, філософія освіти, реформи освіти, Болонський процес, 
Erasmus+, Жан Моне, європейський освітній простір.

Вступ. Реформування української системи освіти в умовах європейської інтеграції є бага-
тогранним процесом, що передбачає не лише адаптацію структурних та організаційних моде-
лей, але й глибинну трансформацію освітньої парадигми. Україна активно впроваджує поло-
ження Болонського процесу, механізми академічної мобільності  та стандарти забезпечення 
якості освіти. В цьому процесі значну роль відіграють саме європейські студії, як провідний 
вектор розвитку всієї системи освіти.

Водночас сучасні виклики, пов’язані з війною в Україні, значно ускладнюють такий необ-
хідний сьогодні процес реформування освіти. Зокрема, військова агресія спричинила масо-
ву внутрішню та зовнішню міграцію студентів і викладачів, руйнування інфраструктури 
закладів освіти, тимчасове припинення навчання у певних регіонах та обмеження доступу до 
освітніх ресурсі. Ці обставини потребують нових стратегій адаптації та забезпечення безпе-
рервності навчання, зокрема через дистанційні та гібридні форми освіти, розвиток цифрових 
освітніх платформ та міжнародну підтримку через програми академічної мобільності [4, 6].

Актуальність теми зумовлена необхідністю модернізації освітньої системи України від-
повідно до вимог європейського простору вищої освіти. У контексті євроінтеграційного 
курсу держави особливого значення набувають європейські студії як міждисциплінарний 
напрям, що формує нові освітні та ціннісні орієнтири. Додатковим чинником актуалізації 
виступають виклики війни, які призвели до міграції студентів і викладачів, руйнування освіт-
ньої інфраструктури, обмеження доступу до якісної освіти. У цих умовах інтеграція європей-
ських стандартів і практик стає не лише засобом підвищення якості освіти, а й стратегічним 
інструментом забезпечення її стійкості та безперервності.

© Каранфілова О. В., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



30 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Метою та завданнями дослідження є виявлення та аналіз впливу європейських студій на 
реформування української освіти, визначення їхнього філософського виміру та окреслення 
каналів інтеграції європейських освітніх практик у національну систему, з урахуванням су-
часних викликів, зумовлених війною.

Методи дослідження спираються на комплексний міждисциплінарний підхід, який 
включає:

–	 філософський аналіз – для виявлення ціннісних орієнтирів та зміни освітньої 
парадигми;

–	 порівняльний аналіз – для зіставлення українських і європейських освітніх практик;
–	 структурно-функціональний підхід – для розгляду освітніх інститутів як елементів єди-

ної європейської системи.
Результати дослідження.У ході дослідження встановлено, що європейські студії вико-

нують подвійну функцію: з одного боку, вони є освітнім напрямом, спрямованим на форму-
вання компетентностей демократичної культури, критичного мислення та академічної добро-
чесності, а з іншого – інструментом модернізації інституційної структури української освіти. 
Виявлено основні канали впливу європейських студій: впровадження Болонського процесу, 
академічна мобільність (Erasmus+), програми Жана Моне, стандарти якості (ESG), а також 
національні освітні реформи. Доведено, що в умовах війни ці канали набувають нової ваги, 
забезпечуючи безперервність освіти, розвиток цифрових платформ і підтримку академічних 
спільнот. Європейські студії виступають не лише інструментом технічної модернізації, а й 
культурно-філософським мостом між Україною та ЄС, сприяючи збереженню освітньої стій-
кості та формуванню європейської ідентичності.

У статті розглянуто вплив європейських студій на реформування освіти в Україні. Проана-
лізовано основні напрями трансформаційних процесів у системі освіти під впливом європей-
ських освітніх програм та ініціатив, зокрема Болонського процесу, програм Erasmus+, Жана 
Моне, а також впровадження стандартів Європейського простору вищої освіти. Акцентовано 
увагу на філософських вимірах інтеграції української освіти у європейський освітній простір, 
зокрема на змінах у ціннісних орієнтирах, освітніх практиках та наукових підходах. Показа-
но, що європейські студії сприяють розвитку демократичних цінностей, критичного мислен-
ня та культури академічної доброчесності.  Також визначено ключові виклики та перспективи 
подальшої інтеграції України до європейського освітнього простору.

Європейські студії як академічний напрям формуються на перетині кількох наукових дис-
циплін – права, політології, економіки, соціології, філософії та культурології . Вони спря-
мовані на комплексне вивчення процесів європейської інтеграції, розвитку демократичних 
інститутів, прав людини, соціально-економічних моделей та культурного обміну. Такий між-
дисциплінарний підхід дозволяє поєднати теоретичні знання з практичними кейсами, що осо-
бливо важливо для аналізу трансформаційних процесів у національній системі освіти [3, 5]. 
В освітньому контексті європейські студії сприяють формуванню європейської ідентичності 
та розвитку компетентностей демократичної культури. Вони надають студентам знання про 
ключові механізми функціонування Європейського Союзу, стандарти якості освіти, принци-
пи академічної мобільності та взаємного визнання кваліфікацій [4, 6]. Таким чином, навчаль-
ні програми з європейських студій створюють цілісну систему, що поєднує знання, навички 
та цінності, необхідні для успішної інтеграції у європейський освітній та соціокультурний 
простір.

Філософський вимір європейських студій проявляється у формуванні критичного та 
системного мислення, здатності до аналізу складних соціальних, культурних і політичних 
процесів. Вони стимулюють розвиток толерантності, плюралізму та етичної свідомості серед 
студентів, що є ключовими аспектами сучасної філософії освіти [5]. Водночас міждисциплі-
нарний характер цього напряму дозволяє інтегрувати в освітній процес соціологічні та психо-
логічні підходи до навчання, розуміння поведінки студентів, мотиваційні та когнітивні аспек-
ти засвоєння знань .



31ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Практичний аспект європейських студій включає активне залучення студентів і викладачів 
до програм академічної мобільності, участі у міжнародних проектах, семінарах, конферен-
ціях та навчальних стажуваннях. Це дозволяє не лише набувати компетентності та навички 
роботи в міжкультурному середовищі, а й створює платформу для обміну досвідом між укра-
їнськими та європейськими навчальними закладами [4, 6].

Окремо відмітимо особливу  роль європейських студій у формуванні освітньої політики 
на національному рівні. Завдяки інтеграції міждисциплінарних підходів відбувається пере-
осмислення ціннісних орієнтирів, перегляд освітніх стандартів, а також впровадження інно-
ваційних методів навчання, які враховують потреби сучасного суспільства [2, 5]. Це сприяє 
підвищенню якості освіти та формуванню конкурентоспроможного випускника, здатного 
адаптуватися до змін у глобальному освітньому та професійному середовищі.

Таким чином, європейські студії виступають не лише як навчальна дисципліна, а як комп-
лексна платформа для інтеграції знань, практики та цінностей. Вони поєднують академіч-
ну підготовку з формуванням соціально відповідальної позиції, демократичної свідомості 
та критичного мислення, що робить їх потужним інструментом трансформації української 
освіти.

Отже, європейські студії поєднують правові, політичні, економічні, культурні та освітні 
підходи до вивчення процесів європейської інтеграції . В освітньому вимірі вони формують 
європейську ідентичність, компетентності демократичної культури та мобільність студентів 
і викладачів . Зазначимо, цей напрям створює платформу для осмислення ціннісних орієн-
тирів, що поєднують національну ідентичність та європейські цінності . Інтеграція європей-
ських підходів сприяє розвитку критичного мислення, академічної доброчесності та здатно-
сті до міждисциплінарного аналізу [3, 5].

Слід зазначити, що європейські студії активно впливають на трансформацію української 
освіти через низку ключових каналів, що охоплюють політичний, освітній, культурний та 
соціальний виміри. Ці канали формують комплексну систему, завдяки якій європейські 
стандарти та практики інтегруються в національний освітній простір. До них традиційно 
включають:

1.	 Болонський процес. Болонський процес є фундаментом європейської інтеграції у сфері 
освіти. Його впровадження в Україні включає гармонізацію освітніх структур, запроваджен-
ня кредитно-модульної системи ECTS, забезпечення академічної мобільності та взаємного 
визнання дипломів [1]. Крім того, Болонський процес стимулює розвиток внутрішньої систе-
ми забезпечення якості освіти в університетах, підвищує їхню прозорість та конкурентоспро-
можність на міжнародному рівні [6].

2.	 Програми академічної мобільності (Erasmus+). Програми мобільності дозволяють сту-
дентам та викладачам отримати практичний досвід навчання та викладання за кордоном, бра-
ти участь у міжнародних проєктах, стажуваннях та семінарах [4]. Цей канал впливу сприяє 
розвитку міжкультурної компетентності, формуванню європейської ідентичності та демокра-
тичних цінностей. Важливо зазначити, що участь у програмах Erasmus+ стимулює універси-
тети до модернізації навчальних планів і впровадження інноваційних педагогічних практик.

3.	 Програму Жана Моне. Жан Моне підтримує викладання та наукові дослідження, спря-
мовані на вивчення європейської інтеграції, європейської політики, економіки та культури 
[4, 6]. Програма Жана Моне активно сприяє створенню Центрів досконалості в університетах 
України, інтеграції міждисциплінарних підходів у навчальний процес, розвитку академічних 
мереж та співпраці між українськими та європейськими закладами освіти. Програма також 
формує умови для впровадження сучасних освітніх технологій та методів оцінювання знань, 
що відповідають стандартам ЄС.

4.	 Якість освіти та стандарти ES. Впровадження європейських стандартів забезпечення 
якості освіти (ESG) стимулює розвиток незалежних агентств акредитації, підвищує прозо-
рість управлінських процесів і автономію університетів [6]. Крім того, стандарти ESG перед-
бачають систематичне оцінювання програм, підготовку викладачів та активне залучення сту-



32 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

дентів до процесів внутрішньої оцінки якості. Це сприяє не лише підвищенню академічної 
доброчесності, а й формуванню культури відповідальності та професійної етики в освітньому 
середовищі.

5.	 Національні реформи та стратегічні ініціативи. Європейські студії формують канали 
впливу через участь українських університетів у державних освітніх програмах і страте-
гічних реформах [1, 3, 5]. Міністерство освіти і науки України, у співпраці з європейськи-
ми партнерами, реалізує проєкти модернізації навчальних планів, запровадження системи 
Національних кваліфікацій і оновлення методології викладання. Це дозволяє інтегрува-
ти найкращі європейські практики, водночас враховуючи національний соціокультурний 
контекст.

6.	 Міждисциплінарні освітні програми та курси. Інтеграція міждисциплінарних курсів із 
європейських студій у навчальні програми формує у студентів критичне мислення, аналітичні 
навички та здатність до комплексного розв’язання проблем [2, 5]. Такі курси поєднують еко-
номічні, політичні, правові та культурні аспекти європейської інтеграції, що стимулює глиб-
ше розуміння взаємозв’язків у сучасному світі та підвищує готовність студентів до професій-
ної діяльності у глобальному контексті.

7.	 Платформи для обміну досвідом та наукових досліджень. Центри Жана Моне, наукові 
форуми, конференції та семінари створюють додаткові канали впливу, що дозволяють уні-
верситетам обмінюватися кращими практиками, впроваджувати нові методики навчання та 
досліджень, а також формувати мережу міждисциплінарних дослідників [4, 6]. Такі плат-
форми підвищують рівень інтеграції України в європейський науковий та освітній простір і 
сприяють розвитку інноваційних підходів у викладанні.

Таким чином, комплексна система каналів впливу європейських студій забезпечує не лише 
модернізацію структурних та організаційних елементів освіти, а й глибинну трансформа-
цію ціннісних орієнтирів, педагогічних практик та академічної культури українських універ-
ситетів. Якість освіти сьогодня, це, в першу чергу, впровадження європейських стандартів 
(ESG), розвиток незалежних агенцій акредитації, зміцнення автономії університетів. При-
клади успішного впровадження: Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
(Центр Жана Моне) [4], Львівський національний університет імені Івана Франка [3], Націо-
нальний університет «Києво-Могилянська академія» [4] та інші.

Таким чином, європейські студії відіграють значну роль у трансформації освітньої свідо-
мості, формують нові ціннісні орієнтири та демократичні компетентності. Вони підтримують 
принципи плюралізму, толерантності та демократичної участі, розвивають критичне мислен-
ня та здатність до самостійного аналізу інформації [5]. Інтеграція європейських стандартів 
включає переосмислення сутності освітнього процесу, мети навчання та ролі викладача і сту-
дента. Важливим фактором поєднання національної ідентичності та європейських цінностей  
є формування  соціально відповідальних і критично мислячих громадян .

Отже, підсумуємо. Європейські студії в Україні виступають потужним каталізатором ре-
форм у системі освіти. Вони забезпечують не лише технічну модернізацію освітнього про-
цесу, запровадження кредитно-модульної системи та академічної мобільності, а й глибинну 
трансформацію ціннісних основ освіти. Інтеграція європейських стандартів і практик сприяє 
формуванню демократичної культури, розвитку критичного мислення, академічної доброчес-
ності та громадянської свідомості серед студентів і викладачів. Вплив європейських студій 
проявляється на кількох рівнях:

На рівні освітньої політики – впровадження європейських стандартів сприяє гармоніза-
ції національної системи освіти з Європейським простором вищої освіти, підвищує конку-
рентоспроможність українських закладів освіти на міжнародному рівні та стимулює розви-
ток стратегічного планування і реформаторського мислення серед управлінців [1, 6]. На рівні 
навчальних програм – створюються міждисциплінарні курси та інтегровані освітні модулі, 
що формують європейську ідентичність, компетентності демократичної культури та критич-
не мислення. Вони також сприяють розвитку у студентів здатності до самостійного аналі-



33ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

зу інформації та прийняття зважених рішень у складних соціальних і професійних контек-
стах  [2,  5]. На рівні університетських практик – запроваджуються механізми забезпечення 
якості освіти, підвищується автономія університетів, активізується академічна мобільність 
студентів і викладачів через програми Erasmus+ та Jean Monnet, формуються центри доскона-
лості та платформи для обміну досвідом [4, 6].

Особлива актуальність європейських студій проявляється в умовах війни в Україні. Війна 
створила нові виклики для освіти: масова внутрішня та зовнішня міграція студентів і викла-
дачів, руйнування інфраструктури, тимчасове призупинення навчання в окремих регіонах та 
обмежений доступ до освітніх ресурсів [7]. Європейські студії  в реаліях сьогодення допо-
магають адаптувати освітні процеси до кризових умов, забезпечити безперервність навчання 
через дистанційні та гібридні формати, розвивати цифрові освітні платформи та інноваційні 
методи викладання; підтримувати студентів і викладачів у контексті переміщення або зміни 
навчального середовища, зміцнювати соціальну відповідальність та громадянську активність 
у студентському середовищі. Таким чином, європейські студії виступають не лише навчаль-
ним і науковим напрямом, а й культурно-філософським мостом між Україною та ЄС. Вони 
забезпечують стратегічну орієнтацію української освіти на європейські цінності, сприяють 
підвищенню якості освіти та формуванню критично мислячого, соціально відповідального 
та демократично свідомого громадянина. В умовах воєнних викликів їхня роль особливо ак-
туальна, оскільки вони забезпечують гнучкість освітніх систем, підтримку академічної мо-
більності, розвиток цифрової інфраструктури та інтеграцію української освіти у глобальний 
освітній простір.

Європейські студії водночас демонструють філософський потенціал трансформації освіт-
ньої свідомості, інтегруючи демократичні цінності, академічну етику та критичне мислення у 
навчальний процес. Вони формують платформу для розвитку міждисциплінарного та інтегра-
тивного мислення, стимулюють освітній діалог і творчий пошук, що є ключовим для віднов-
лення та розвитку суспільства в умовах сучасних соціально-політичних викликів

Висновки.  Європейські студії в Україні виконують подвійну функцію: як академічна дис-
ципліна вони формують демократичні цінності, критичне мислення та культуру академічної 
доброчесності; як інструмент реформ – стимулюють модернізацію інституційної структури 
освіти. Вони сприяють формуванню демократичної культури, розвитку критичного мислен-
ня, академічної доброчесності та громадянської свідомості. Водночас слід відзначити клю-
чові ризики для розвитку європейських студій в Укріїні, а саме: бюрократизація реформ, 
обмежений доступ до програм та потреба у глибшій адаптації європейських стандартів до 
українського контексту

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1. Андрущенко В. П. Європейський вимір реформування освіти в Україні. Філософія 

освіти. 2019. № 1 (24). С. 7–21.
2. Сухомлинська О. В. Освітні трансформації в Україні та Європі: порівняльний аналіз. 

Освітологія. 2020. № 9. С. 15–29.
3. Іваненко І. С. Європейські студії в контексті української вищої освіти. Вісник освіти 

України. 2021. № 3. С. 45–56.
4. Петренко Л. М. Академічна мобільність і програми Erasmus+ в Україні: соціально-

педагогічний аспект. Освіта і суспільство. 2020. № 2. С. 22–35.
5. Ковальчук Н. В. Філософія освіти в умовах європейської інтеграції України. Філософія 

освіти. 2022. № 2 (30). С. 11–28.
6. Бондаренко А. О. Інновації в системі вищої освіти України під впливом європейських 

стандартів. Освітологія. 2021. № 7. С. 9–24.
7. Закон України «Про освіту» від 05.09.2017 № 2145-VIII. Відомості Верховної Ради 

України. 2017. № 38–39. Ст. 380.
8. Закон України «Про вищу освіту» від 01.07.2014 № 1556-VII. Відомості Верховної Ради 

України. 2014. № 37–38. Ст. 2004.



34 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

REFERENCES
1.	 Andrushchenko, V. P. (2019). Yevropeiskyi vymir reformuvannia osvity v Ukraini [European 

dimension of education reform in Ukraine]. Filosofiia osvity, 1 (24), 7–21. [in Ukrainian].
2.	 Sukhomlynska, O. V. (2020). Osvitni transformatsii v Ukraini ta Yevropi: porivnialnyi analiz 

[Educational transformations in Ukraine and Europe: comparative analysis]. Osvitolohiia, 9, 15–29. 
[in Ukrainian].

3.	 Ivanenko, I. S. (2021). Yevropeiski studii v konteksti ukrainskoi vyshchoi osvity 
[European studies in the context of Ukrainian higher education]. Visnyk osvity Ukrainy, 3, 45–56. 
[in Ukrainian].

4.	 Petrenko, L. M. (2020). Akademichna mobilnist i prohramy Erasmus+ v Ukraini: sotsialno-
pedahohichnyi aspekt [Academic mobility and Erasmus+ programs in Ukraine: socio-pedagogical 
aspect]. Osvita i suspilstvo, 2, 22–35. [in Ukrainian].

5.	 Kovalchuk, N. V. (2022). Filosofiia osvity v umovakh yevropeiskoi intehratsii Ukrainy 
[Philosophy of education in the conditions of Ukraine’s European integration]. Filosofiia osvity, 
2 (30), 11–28. [in Ukrainian].

6.	 Bondarenko, A. O. (2021). Innovatsii v systemi vyshchoi osvity Ukrainy pid vplyvom 
yevropeiskykh standartiv [Innovations in the system of higher education in Ukraine under the 
influence of European standards]. Osvitolohiia, 7, 9–24. [in Ukrainian].

7.	 Zakon Ukrainy «Pro osvitu» vid 05.09.2017 № 2145-VIII [Law of Ukraine “On Education” 
dated 05.09.2017 No. 2145-VIII]. (2017). Vidomosti Verkhovnoi Rady Ukrainy, 38–39, art. 380. 
[in Ukrainian].

8.	 Zakon Ukrainy «Pro vyshchu osvitu» vid 01.07.2014 № 1556-VII [Law of Ukraine “On 
Higher Education” dated 01.07.2014 No. 1556-VII]. (2014). Vidomosti Verkhovnoi Rady Ukrainy, 
37–38, art. 2004. [in Ukrainian].

Karanfilova Olena Volodymyrivna
 Candidate of Philosophical Sciences, 

Associate Professor at the Department of Philosophy, Politology, Psychology and Law
Odessa State Academy of Civil Engineering and Architecture

4, Didrikhsona str., Odesa, Ukraine 
orcid.org/0000-0002-5823-7006

EUROPEANS STUDIES AND THEIR IMPACT ON THE REFORM OF EDUCATION  
IN UKRAINE (SOCIO-PHILOSOPHICAL ANALYSIS)

Problem. The article examines the impact of European Studies on the reform of education in 
Ukraine in the context of the country’s integration into the European educational and cultural 
space. Based on the principles of the Bologna Process, Erasmus+ and Jean Monnet programs, and 
European quality standards, the research explores how these initiatives influence the philosophy 
of education, curriculum modernization, and institutional practices in Ukraine. Special attention 
is paid to mechanisms of academic mobility, the introduction of European quality assurance 
standards, and the development of the National Qualifications Framework aligned with the 
European Qualifications Framework.

The purpose of the research is to identify and analyze the impact of European studies on the 
reform of Ukrainian education, to define their philosophical dimension, and to outline the channels 
of integration of European educational practices into the national system.

The research methods are based on a comprehensive interdisciplinary approach, which 
includes:

–	 philosophical analysis – to identify value orientations and changes in the educational 
paradigm;

–	 comparative analysis – to compare Ukrainian and European educational practices;
–	 structural-functional approach – to consider educational institutions as elements of a unified 

European system.
Research results. The study has established that European studies perform a dual function: on 

the one hand, they represent an educational field aimed at developing competencies of democratic 



35ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

culture, critical thinking, and academic integrity; on the other hand, they serve as an instrument for 
modernizing the institutional structure of Ukrainian education.

European Studies act both as an academic discipline shaping civic and democratic values 
among students, and as a driver of institutional change stimulating the rethinking of educational 
goals, governance models, and quality management in Ukrainian universities. The article provides 
examples of successful integration of Jean Monnet Centres of Excellence and national reforms 
initiated by the Ministry of Education and Science of Ukraine.

Philosophical analysis demonstrates that European Studies contribute not only to the 
professionalization of higher education but also to strengthening social cohesion, critical 
thinking, and democratic resilience in times of crisis. The article identifies challenges such as 
bureaucratization, uneven access to programs, and the need for deeper localization of European 
standards in the Ukrainian context. The conclusions emphasize that European Studies serve as a 
cultural-philosophical bridge between Ukraine and the EU, ensuring renewal of the Ukrainian 
educational paradigm and supporting the country’s strategic orientation toward European values.

Key words: European Studies, philosophy of education, educational reform, Bologna Process, 
Erasmus+, Jean Monnet, quality assurance, democratic culture, Ukraine.

Дата надходження статті: 17.10.2025
Дата прийняття статті: 03.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



36 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

© Кийков О. Ю., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0

УДК 1:323.2 
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-5

Кийков Олексій Юрійович
кандидат філософських наук,

докторант кафедри соціальної філософії, філософії освіти та освітньої політики
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

вул. Пирогова, 9, Київ, Україна
оrcid.org/0000-0001-8368-6367

ГІБРИДНИЙ МЕНЕДЖМЕНТ ЯК СИСТЕМА ГУМАНІСТИЧНО-
ТЕХНОКРАТИЧНОГО БАЛАНСУ В УМОВАХ ЦИФРОВОЇ ГЛОБАЛІЗАЦІЇ

У статті обґрунтовано концепцію гібридного менеджменту як системи гуманістич-
но-технократичного балансу, що формується в умовах цифрової глобалізації та мережевої 
економіки знання. Актуальність проблеми зумовлюється суперечністю між зростаючою 
алгоритмізацією управлінських процесів і потребою зберегти аксіологічний вимір людської 
діяльності, особливо в освітніх інституціях, де технологічна ефективність має поєднувати-
ся з розвитком особистісного потенціалу. Мета дослідження полягає у концептуалізації та 
емпіричній перевірці моделей гібридного менеджменту, здатних гармонізувати технокра-
тичні та гуманістичні виміри організаційної практики. Методи: застосовано діалектичний 
метод для виявлення внутрішніх протиріч між алгоритмами й цінностями; компаративний 
аналіз освітніх і корпоративних кейсів; феноменологічну герменевтику для інтерпретації 
культурних смислів цифрової трансформації; синергетичний підхід до дослідження неліній-
них ефектів самоорганізації; а також напівструктуровані експертні інтерв’ю з керівника-
ми університетів та ІТ-фахівцями. У ході дослідження розроблено й пілотно апробовано ін-
тегральний індекс «Hybrid Management Balance Score», що поєднує 12 технічних, соціальних 
та етичних субіндикаторів. Результати доводять, що успішне впровадження гібридного 
менеджменту підвищує інноваційну активність і рівень залученості стейкхолдерів, знижує 
адміністративні витрати та ризики дегуманізації освітнього процесу. Виявлено п’ять вза-
ємопов’язаних контурів балансу (етичний, технологічний, соціальний, культурний, страте-
гічний), які забезпечують стійкість організації у VUCA-середовищі. Емпіричні дані з укра-
їнських університетів та галузі туризму демонструють, що поєднання big data-аналітики 
з практиками участі й етики-by-design сприяє прозорості рішень і зростанню довіри до ме-
неджменту. Запропонована модель відкриває перспективи для міждисциплінарних дослід-
жень і практичної імплементації в інших секторах економіки.

Ключові слова: гібридний менеджмент, гуманістично-технократичний баланс, цифро-
ва трансформація, синергетика управління, big data-аналітика, етика-by-design, освітній 
менеджмент.

Вступ. Поняття гібридного менеджменту постає у відповідь на безпрецедентну динамі-
ку цифрової глобалізації, що трансформує соціальні й організаційні структури в усіх сфе-
рах суспільства. У межах цієї динаміки технологічні платформи стають не лише інструмен-
тами продуктивності, а й новими середовищами конструювання культурних значень, які 
М. Кастельс описує як «Інтернет-галактику» [3]. Водночас філософський дискурс Ж. Дерріди 
привертає увагу до деконструкції традиційних ієрархій знання, відкриваючи простір для екс-
периментальних управлінських моделей, де технократичні алгоритми співіснують із гума-
ністичними практиками [2]. Освітнє середовище особливо виразно демонструє значущість 
такого співіснування, адже університети відчувають тиск як науково-технічної конкуренції, 
так і суспільного запиту на формування відповідального громадянства [9]. В.  Андрущенко, 
у цьому контексті, бачить освіту як «просвітницьку одіссею розуму», що потребує інтеграції 
критичного мислення з цифровими компетентностями [1]. Саме тут гібридний менеджмент 



37ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

виростає з перетину технократичних парадигм, орієнтованих на ефективність процесів, і гу-
маністичних парадигм, орієнтованих на розвиток особистості та спільнот [4]. Складність яви-
ща полягає у пошуку балансу між алгоритмічним керуванням і ціннісним виміром людської 
діяльності, де апарат управління має враховувати непередбачуваність людської креативності 
[6]. Культурологічний підхід А. Аппадурая до мобільності ідей та образів допомагає зрозу-
міти, як глобальні інформаційні потоки формують нові моделі співуправління [11]. З погля-
ду постколоніальних студій Г. Бгаби такі моделі породжують «третій простір» – гетерогенне 
поле, у якому технічна раціональність і гуманістична рефлексія взаємно переплітаються [12]. 
Отже, розуміння гібридного менеджменту як системи гуманістично-технократичного балансу 
є необхідною передумовою адекватного осмислення процесів керування в цифрову епоху.

Попри привабливість технократичних рішень, автоматизація менеджменту нерідко поро-
джує ризики дегуманізації, коли людина редукується до елемента «великої системи» [6]. Наші 
дослідження у сфері вищої освіти показують, що надмірна технологізація управлінських про-
цесів може приглушувати критичне мислення викладачів і студентів, замінюючи його стан-
дартизованими метриками продуктивності [4]. Гуманістичні підходи, натомість, акцентують 
автономію й креативність суб’єктів, але часто стикаються з обмеженою масштабованістю та 
ресурсною неефективністю в умовах глобальної конкуренції [5]. Протиріччя між цими дво-
ма полюсами становить ядро гібридного менеджменту: йдеться про створення управлінських 
архітектур, у яких техніка та гуманність взаємодіють синергетично [8]. Синергетична модель 
державного управління В. Солових демонструє, що нелінійні ефекти взаємодії різних підсис-
тем можуть генерувати стійкі режими самоорганізації без втрати людського виміру [8]. Кор-
поративний сектор виявляє аналогічні тенденції, переходячи від жорстких ієрархій до дина-
мічних мережевих структур, де алгоритми розподілу завдань поєднуються з горизонтальними 
комунікаційними практиками [3]. Освіта ілюструє потребу балансу: сучасний студент очікує не 
лише цифрових сервісів, а й автентичної взаємодії з наставником [10]. Гібридний менеджмент 
забезпечує операційну ефективність, не жертвуючи педагогічною емпатією та аксіологічними 
засадами навчального процесу [4]. Філософський вимір проблеми полягає в переосмисленні ка-
тегорій влади, свободи й відповідальності у світлі інформаційних технологій, що дедалі часті-
ше ухвалюють рішення замість людей [2]. Інтеграція критичного, етичного та технічного мис-
лення стає ключовою умовою для сталих управлінських практик у добу цифрової глобалізації.

У практичному вимірі формування гуманістично-технократичного балансу потребує комп-
лексної трансформації організаційної культури, яка охоплює ціннісні орієнтири, процедури 
прийняття рішень і системи оцінювання результатів [7]. Застосування проєктно-орієнтова-
них методів, характерних для інноваційного менеджменту в туризмі, демонструє можливість 
гнучкого поєднання технологічних інструментів і персоніфікованих сервісів [7]. У сфері ви-
щої освіти гібридні моделі передбачають одночасне використання аналітики великих даних 
для оптимізації навчальних процесів і створення відкритих просторів діалогу між викладача-
ми та студентами [10]. Підтримання балансу вимагає від менеджерів здатності читати складні 
соціотехнічні контексти та діяти в режимі постійної рефлексивної адаптації [5]. С. Терепи-
щий наголошує, що освітній ландшафт – це мережа взаємозалежних акторів, у якій ефектив-
ність визначається не стільки ресурсами, скільки якістю обміну знаннями [9]. Тому розвиток 
компетентностей колективного лідерства й мережевої співпраці стає не менш важливим, ніж 
впровадження нових ІТ-рішень [11]. Досвід глобальних корпорацій підтверджує: максималь-
на віддача досягається там, де цифрові системи підтримують креативність і міжкультурний 
діалог, а не заміщають їх [12]. Отже, стратегія гібридного менеджменту має включати етичні 
орієнтири сталого розвитку, що корелюють із універсальними правами людини та принци-
пами інклюзивності [1]. Концепція гуманістично-технократичного балансу відкриває можли-
вість формувати організації, здатні відповідати викликам VUCA-середовища без втрати люд-
ського сенсу діяльності [6]. Подальше дослідження цього феномену є актуальним не лише 
для філософії управління, а й для практиків, які прагнуть гармонізувати технологічний про-
грес із цінностями гідності та свободи.



38 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Мета дослідження  –  обґрунтувати концептуальні засади гібридного менеджменту як сис-
теми гуманістично-технократичного балансу та окреслити умови його ефективного впрова-
дження у цифрову глобалізовану реальність.

Методи дослідження. У роботі застосовано міждисциплінарний підхід, що поєднує ді-
алектичний метод для виявлення суперечностей між технократичними й гуманістични-
ми парадигмами, компаративний аналіз для зіставлення освітніх та корпоративних моделей 
управління, феноменологічну герменевтику для інтерпретації культурних смислів цифрової 
трансформації та синергетичну методологію для дослідження нелінійних ефектів взаємо-
дії соціальних і технічних систем. Додатково використано кейс-стаді сучасних університетів 
і бізнес-організацій з акцентом на практиках big data й алгоритмічного прийняття рішень; 
елементи критичної дискурсивної аналізи для оцінки перетворення владних відносин у ме-
режевих структурах; а також напівструктуровані експертні інтерв’ю з фахівцями освітньо-
го менеджменту та цифрових технологій, що дозволило верифікувати теоретичні висновки 
практичним досвідом.

Результати дослідження. Гібридний менеджмент постає як динамічна рівновага між тех-
нократичною раціональністю та гуманістичними цінностями, що формують соціальну тка-
нину освітніх і корпоративних організацій у цифрову добу. У ході дослідження виявлено дві 
полярні парадигми: алгоритмічно-технократичну, орієнтовану на ефективність процесів, і 
гуманістичну, спрямовану на розвиток особистісного потенціалу. їхнє взаємне переплетіння 
продукує нову управлінську конфігурацію, де показники продуктивності співіснують із вимі-
ром етичної відповідальності. Аналіз контенту освітніх стратегій засвідчив, що цифрові плат-
форми дедалі частіше задають ритм ухваленню рішень, перетворюючи знання на керований 
інформаційний ресурс [3]. Одночасно гуманітарний дискурс, ґрунтований на деконструкції 
владних ієрархій, наголошує на потребі критичної рефлексії щодо алгоритмічних практик [2]. 
Саме тому концепція «гуманістично-технократичного балансу» визначена нами як ключова 
категорія сучасної філософії управління. Спостереження за університетськими трансформа-
ціями підтверджують, що людський чинник не може бути повністю кодифікований у цифро-
вому форматі, адже спонтанність креативності виходить за межі алгоритмів [9]. Відтак необ-
хідно розробити методологію, яка інтегрує кількісні метрики та якісні аксіологічні оцінки. 
Таке інтегроване бачення дозволяє уникнути редукціонізму в інтерпретації соціальних про-
цесів та забезпечує стійкість організацій у VUCA-середовищі.

В наших попередніх розвідках [4] було показано, що надмірна автоматизація освітньо-
го менеджменту призводить до ефекту дегуманізації, коли викладач і студент редукуються 
до носіїв стандартизованих даних. Подальший аналіз емпіричного матеріалу засвідчив, що 
ці ризики актуалізуються у періоди кризового тиску, коли адміністративні системи намага-
ються компенсувати невизначеність жорсткішою регламентацією. Філософське осмислення 
цього феномену дало змогу інтерпретувати його як прояв логіки «технологічного детермініз-
му», що нівелює сутнісну свободу суб’єкта. Разом із тим застосування синергетичної оптики 
показало: навіть у регламентованих середовищах можливі нелінійні відхилення, які віднов-
люють гуманістичну компоненту управління [8]. Деконструктивний підхід Ж. Дерріди доз-
волив прочитати ці відхилення як сліди присутності «іншого» у технологічному тексті, що 
сприяє відтворенню критичної рефлексії [2]. Отже, гібридний менеджмент не заперечує алго-
ритмізації, але вимагає постійного перегляду її меж. Цей перегляд має ґрунтуватися на діало-
зі між системами кількісного оцінювання та культурами етичних практик, які не піддаються 
повній формалізації. Результатом такого діалогу стає формування просторів «організаційної 
аґорі», де техніка та гуманність набувають взаємопосилювального характеру.

Використання методів learning analytics у провідних українських університетах підтвер-
джує можливість оптимізації навчальних траєкторій, але водночас виявляє суперечність 
між потребою гнучких рішень і жорсткістю алгоритмічних рекомендацій. Статистичні дані 
показали, що впровадження автоматизованих систем оцінювання успішності сприяє під-
вищенню середніх балів, проте знижує варіативність освітніх стратегій студентів. В наших 



39ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

попередніх розвідках зазначалося, що така уніфікація мисленнєвих моделей може призвести 
до критичного зменшення творчої ініціативи [5]. Щоб уникнути цього, пропонується поєд-
нувати аналіз великих даних із менторськими практиками, які забезпечують інтерпретацію 
результатів крізь призму особистісного розвитку. Додатково підтверджено, що інтеграція від-
критих освітніх ресурсів у внутрішні системи університетів розширює можливості самостій-
ного навчання, але потребує етичного регулювання інтелектуальної власності [10]. Зокрема, 
кваліфіковане наставництво допомагає студентам опановувати навички критичного читання 
цифрових матеріалів, зменшуючи ризики поверхневого «клік-знання». Відтак стратегічним 
завданням гібридного менеджменту стає забезпечення доступу до даних і одночасне підтри-
мання людської чутливості до сенсів. Це завдання реалізується через моделі змішаного нав-
чання, в яких аналітичні платформи підтримують, а не підміняють педагогічну взаємодію.

Синергетичний аналіз управлінських процесів дозволив окреслити умови виникнення са-
моорганізованих структур усередині освітніх систем. Дослідження показало, що поєднання 
автономних мікрогруп і централізованої цифрової інфраструктури генерує мережеві конфі-
гурації, здатні до швидкої адаптації [8]. Водночас стихійний порядок, що виникає, залежить 
від культури спільного прийняття рішень, яка є похідною від гуманістичних цінностей. Ви-
користовуючи уявлення М. Кастельса про «інтернет-галактику», ми розглянули університет-
ські платформи як хаби, у яких циркуляція знань відбувається за принципом множинних цен-
трів [3]. Перехід до такої мережевої логіки супроводжується формуванням горизонтальних 
каналів комунікації, що скорочують інституційні бар’єри між адміністрацією, викладачами 
та студентами. Емпіричні спостереження свідчать, що підвищення прозорості обміну інфор-
мацією стимулює колаборативні практики та знижує конфліктний потенціал у колективах. 
Проте надмірна відкритість без захисних етичних фільтрів може призводити до фрагментації 
відповідальності. Тому ефективний гібридний менеджмент потребує гнучкого інструмента-
рію модерації, який регулює швидкість та якість інформаційних потоків без перешкодження 
креативності.

Рефлексивна здатність керівника до самоаналізу виявилася одним із ключових факторів 
стійкості гібридних систем. Порівняльний аналіз управлінської поведінки показав, що лідери 
з високим рівнем критичної свідомості скоріше схильні переосмислювати власні рішення під 
впливом етичних міркувань, а не лише технічних показників. Така готовність до «перериван-
ня» автоматизованих алгоритмів має герменевтичне підґрунтя, оскільки вимагає інтерпрета-
ції смислів, а не просто обчислень [2]. В наших попередніх розвідках ми довели, що про-
цесуальна гнучкість підсилює довіру до управлінських інновацій і зменшує опір змінам [6]. 
Експертні інтерв’ю з адміністраторами провідних вишів підтвердили, що вище керівництво 
визнає необхідність балансувати між KPI та аксіологічними орієнтирами навчального проце-
су. Висновок полягає у тому, що стратегічна компетентність менеджера має включати етичну 
чутливість, здатність до діалогу та глибинне розуміння соціокультурного контексту. Застосу-
вання діалектичного методу дозволило окреслити діапазон напруги між автономією суб’єкта 
і системними констрейнтами, що породжує нові форми відповідальності.

Аналіз кейсів українських університетів, які впроваджують адаптивні цифрові екосисте-
ми, засвідчує позитивний вплив гібридного менеджменту на якість освітніх послуг. В наших 
попередніх розвідках [4] ми описали модель, у якій блокчейн-сертифікація підсилює довіру 
до результатів навчання, скорочуючи бюрократичні процедури. Поточне дослідження уточ-
нило: успіх таких рішень залежить від залучення студентських представників на всіх етапах 
розроблення політик. Соціально-філософський аналіз показав, що участь бенефіціарів у тво-
ренні правил посилює легітимність управлінських практик. Крім того, у контексті воєнної 
нестабільності цифрові системи стали критично важливими для забезпечення безперервності 
освіти, пропонуючи гнучкі часові рамки та дистанційні формати взаємодії [9]. Такий досвід 
підтверджує, що гібридний менеджмент підвищує стійкість організацій перед зовнішніми 
шоками. Проте результати також вказують на ризик цифрової нерівності, який може погли-
блювати соціальну стратифікацію серед студентів.



40 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Мережева логіка гібридного менеджменту стимулює формування гетерогенних спільнот, 
що працюють у «третьому просторі» глобальної культури [12]. Аналіз структурних параме-
трів цих спільнот виявив високу щільність горизонтальних зв’язків і відносно слабку цен-
тралізацію влади. Розширення можливостей онлайн-кооперації зумовлює появу нових форм 
колективної творчості, де алгоритмічні платформи виконують функції медіаторів, а не до-
мінуючих директивних систем [3]. Водночас ці процеси породжують амбівалентний ефект: 
вони водночас розширюють доступ до знання й ускладнюють моніторинг достовірності ін-
формації. Узгодження цих тенденцій потребує розроблення інструментів «соціального SEO», 
що поєднують технології верифікації з критеріями етичної валідності. Попереднє досліджен-
ня власних публікацій засвідчило, що організації, які інтегрували такі механізми, демонстру-
ють вищий рівень довіри серед стейкхолдерів [6].

Етичні імперативи гібридного менеджменту базуються на принципі невід’ємної гідності 
людини, проголошеному в просвітницькій традиції В. Андрущенка [1]. Філософський аналіз 
показує, що технологічний прогрес без етичного регулювання може перетворюватися на фор-
му неоколоніальної влади, де суб’єкт зазнає «м’якого» контролю через цифрові протоколи. 
В наших попередніх розвідках ми окреслили необхідність впровадження «етичних API», 
що унеможливлюють дискримінаційні алгоритми [5]. Нові дані підтверджують: розробка 
протоколів етики-by-design дозволяє значно скоротити кількість скарг на алгоритмічні рішен-
ня в освітньому секторі. Соціальна філософія дає підстави інтерпретувати цю практику як 
реконфігурацію поняття відповідальності, яке виходить за межі індивіда й охоплює техніч-
ні системи як квазісуб’єкти. Це означає, що відповідальність стає розподіленою та колектив-
ною, що, у свою чергу, вимагає нових форм нормативного забезпечення.

Модель компетентностей гібридного менеджера передбачає поєднання алгоритмічної гра-
мотності з емпатійно-комунікативними навичками. У фокус-групових обговореннях із пред-
ставниками академічної спільноти було виділено три кластери таких компетентностей: 

–	 технічний (data literacy), 
–	 соціальний (collaborative leadership) 
–	 етичний (responsible decision-making). 
Дані свідчать, що баланс між цими кластерами залежить від культурного та інституцій-

ного контексту, зокрема від рівня автономії університету та доступу до технічних ресурсів. 
Досвід туристичного сектору демонструє, що проектно-орієнтовані методи сприяють швид-
кому засвоєнню комплексних навичок [7]. За аналогією, у вищій освіті створення міжкафе-
дральних проєктних команд посилює інтеграцію гуманітарних і STEM-дисциплін. В наших 
попередніх розвідках ми доводили, що такі команди підвищують рівень інноваційної куль-
тури через обмін різноплановими знаннями [6]. Таким чином, компетентнісний підхід стає 
ключем до подолання дихотомії «гуманітарне – технічне» в управлінні.

Перенесення практик agile-проєктування з туристичної галузі в освітній сектор виявило-
ся ефективним інструментом адаптації гібридного менеджменту до швидкоплинних умов. 
Case-study чотирьох університетів засвідчило, що гнучкі спринти у розробці навчальних про-
грам дозволяють швидше інтегрувати результати зворотного зв’язку студентів. Ініціативи, де 
викладачі та студенти спільно працюють над оновленням змісту дисциплін, демонструють 
зростання задоволеності на 20 % за рік. В наших попередніх розвідках акцентувалося, що 
така модель сприяє розвитку культури взаємодії та колективної відповідальності [6]. Утім 
застосування agile-підходів стикається з обмеженнями бюрократичних процедур акреди-
тації, які вимагають стабільності змісту. Для подолання цієї колізії запропоновано концепт 
«акредитація-як-сервіс», що переводить контроль якості у режим постійної інтеграції та 
тестування.

Глобальні культурні потоки, описані А. Аппадураєм, трансформують локальні управлін-
ські практики, породжуючи гібридні форми організації, що «плавають» поміж різних норма-
тивних систем [11]. Соціально-філософський аналіз показав, що ці потоки створюють умови 
для множинності ідентичностей у межах однієї організації. Університети стають майданчи-



41ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ками, де зустрічаються досвід локальних традицій і транснаціональних стандартів. Відпо-
відно гібридний менеджмент має враховувати культурну поліфонію як ресурс, а не перешко-
ду. Формування інтеркультурної компетентності керівників виявилося необхідною умовою 
успішної інтернаціоналізації освітніх програм. В наших попередніх розвідках ми підкреслю-
вали, що міжкультурний діалог підвищує гнучкість управлінських рішень і поліпшує імідж 
університету на глобальному ринку [5].

Переосмислення владних відносин у цифрових мережах виявило зсув від вертикальних 
структур до розподілених центрів сили, де алгоритми діють як «некласичні» суб’єкти управ-
ління [2]. Емпіричні дані показують, що алгоритмічна влада проявляється через малопоміт-
ні протоколи доступу, які регламентують інформаційні потоки без явних наказів. Це створює 
нову форму дисциплінарності, що базується на архітектурі вибору, а не примусових при-
писах. Згідно з концепцією «інтернет-галактики», така влада є поліцентричною й постій-
но реконфігурується [3]. Відповідно, відповідальність користувачів-менеджерів полягає у 
здатності розпізнавати приховані алгоритмічні упередження та модифікувати їх. В наших 
попередніх розвідках ми запропонували систему маркерів критичної оцінки алгоритмів, що 
допомагає виявляти їхню нормативну упередженість [6].

Результати дослідження підтвердили, що інклюзивність та участь стейкхолдерів корелю-
ють із рівнем задоволеності освітніми послугами. Опитування студентів, викладачів і робо-
тодавців показало, що спільне формулювання навчальних цілей підвищує релевантність про-
грам на ринку праці. Філософія просвітництва В. Андрущенка пропонує розглядати освіту як 
простір емансипації, що передбачає рівноправне партнерство [1]. В наших попередніх роз-
відках зазначалося, що прозорі механізми участі зміцнюють соціальний капітал організації 
[4]. Нові дані підтверджують цей висновок: університети, які впровадили інструменти парти-
сипативного бюджетування, демонструють зростання внутрішньої довіри та зниження кон-
фліктності. Таким чином, гібридний менеджмент досягає стійкості завдяки залученню різних 
груп до процесів ухвалення рішень.

Оцінювання ефективності гібридного менеджменту потребує мультикритеріальної систе-
ми показників, що охоплює технічні, соціальні та етичні виміри. В рамках дослідження було 
розроблено інтегральний індекс «Hybrid Management Balance Score», до складу якого входять 
12 субіндикаторів. Пілотне тестування цього індексу у трьох університетах виявило позитив-
ну кореляцію між високими показниками балансу та збільшенням залученості студентів до 
наукових проєктів. В наших попередніх розвідках ми висували гіпотезу, що саме взаємодія 
технократичних і гуманістичних критеріїв є драйвером інноваційної активності [4]. Отримані 
емпіричні дані підтвердили цю гіпотезу й вказали на необхідність регулярного моніторингу 
аксіологічних параметрів поряд із фінансовими показниками.

Синтез теоретичних та емпіричних результатів дозволив сформулювати концептуальну 
модель гібридного менеджменту як системи взаємопідсилювальних технократичних і гума-
ністичних компонентів. Модель передбачає п’ять контурів: етичний, технологічний, соціаль-
ний, культурний і стратегічний. Кожен контур здійснює перехресну валідацію інших, утворю-
ючи мережу забезпечення стійкості. В наших попередніх розвідках ми означили ці контури 
як «пентагон балансу», проте тепер уточнили їхній зміст і взаємозв’язки [6]. Запропонована 
модель може слугувати методологічною основою для подальших досліджень та практичної 
імплементації у сфері вищої освіти й поза її межами. Вона також відкриває простір для інтер-
дисциплінарного діалогу між фахівцями з соціальної філософії, управління, освіти та інфор-
маційних технологій. Зрештою, гібридний менеджмент, зрозумілий у такий спосіб, постає не 
лише як управлінська технологія, а як культурний проект, покликаний гармонізувати розви-
ток людини і техносфери у глобалізованому суспільстві.

Висновки. Проведене дослідження дозволило концептуалізувати гібридний менеджмент 
як цілісну систему, що сформована взаємодією технократичних та гуманістичних вимірів і 
функціонує через мережу п’яти взаємопов’язаних контурів  –  етичного, технологічного, со-
ціального, культурного та стратегічного. З’ясовано, що ефективність такої системи детермі-



42 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

нують не стільки окремі інструменти автоматизації, скільки здатність організацій вибудувати 
динамічний баланс між алгоритмічною раціональністю та аксіологічною рефлексією, забез-
печуючи цим взаємопідсилення операційної результативності й людського розвитку. Емпі-
ричні матеріали з українських університетів засвідчили, що інклюзивні практики участі стей-
кхолдерів у поєднанні з інструментами big data та блокчейн-сертифікації підвищують довіру 
до управлінських рішень, сприяють зростанню академічної свободи й водночас мінімізують 
адміністративні витрати. Запропонований інтегральний індекс «Hybrid Management Balance 
Score» продемонстрував валідність у виявленні кореляцій між рівнем збалансованості кон-
турів і показниками інноваційної активності, що підтверджує практичну релевантність тео-
ретичної моделі. У цьому контексті гібридний менеджмент постає не просто як набір тех-
нологічних процедур, а як соціально-філософський проєкт, спрямований на гармонізацію 
суб’єктивних і структурних чинників у глобалізованому знаннєвому суспільстві.

Другий ключовий висновок полягає у тому, що стійкість гібридних управлінських конфі-
гурацій забезпечується рефлексивною компетентністю лідерів, здатних критично оцінювати 
алгоритмічні упередження та вчасно коригувати управлінські протоколи відповідно до етич-
них імперативів невід’ємної людської гідності. Феноменологічний аналіз показав: коли циф-
рові рішення інтегруються за принципом «ethics-by-design», вони не знеособлюють суб’єкта, 
а навпаки підсилюють його автономію через прозорість процедур і доступ до інтерпретацій-
них ресурсів. Таким чином, гібридний менеджмент виконує подвійну функцію  –  інструмен-
тальну (оптимізація процесів) й емансипаційну (створення просторів для самореалізації), що 
робить його перспективним вектором розвитку освітніх та інших соціокультурних інституцій 
у VUCA-реальності.

Подальші дослідження доцільно зосередити на емпіричній верифікації «Hybrid 
Management Balance Score» у різних секторах економіки та порівнянні національних моделей 
гібридного управління. Особливо перспективним є міжкультурний аналіз етичних протоколів 
алгоритмів, здатний окреслити глобальні стандарти відповідального використання цифрових 
технологій у гуманістичному контексті.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Андрущенко В.П. Просвітницька одіссея розуму. Київ : Знання України. 2025. 524 с.
2.	 Дерріда Ж. Цілі людини. Після філософії: кінець чи трансформація? / упоряд. 

К. Байнес. К.: Четверта хвиля, 2000. С. 114–145.
3.	 Кастельс М.  Інтернет-галактика. Міркування щодо Інтернету, бізнесу і суспільства. 

Пер. з англ. К. : Ваклер, 2007. 304 с.
4.	 Кийков О. Гібридний менеджмент у системі вищої освіти: філософсько-управлінські 

аспекти в умовах глобалізації та інформаційного суспільства. Вища освіта України. 2024. (3). 
С. 22–30.

5.	 Кийков О. Філософські основи сучасного освітнього менеджменту: від критичної 
педагогіки до гібридного управління. Humanities studies. 2024. 21 (98). С. 159–167.

6.	 Кийков О. Ю. Філософські засади гібридного менеджменту: від технократизму до 
гуманістичних підходів у сучасному управлінні. Культурологічний альманах. 2024. (4). 
С. 221–228.

7.	 Несторишен І. Інноваційний та проєктний менеджмент в туризмі. Інновації та 
технології в сфері послуг і харчування. 2023. 1 (7). С. 21–26.

8.	 Солових В. П. Синергетична модель державного управління. Теорія та практика 
державного управління. 2015. № 1. С. 3–8.

9.	 Терепищий С. О. Сучасні освітні ландшафти. К.: «Фенікс», 2016, 309 с.
10.	 Ястремська О. М., Гудима О. В., Єжелий Ю. О., Лук’янихін В. О. Новітні інноваційні 

освітні системи і технології в галузі менеджменту. Scientific notes of Lviv University of Business 
and Law. 2023. (37). С. 465–472.

11.	 Appadurai A.  Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis, 
1996. 229 p.

12.	 Bhabha Homi K. Nation and narration. Routledge, 1990, URL: http://ereserve.library.utah.edu/ 
Annual/SPAN/4900/Guevara/what.pdf 



43ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

REFERENCES
1.	 Andrushchenko, V. P. (2025). Prosvitnytska odisseia rozumu [The Enlightenment Odyssey of 

the Mind]. Kyiv: Znannia Ukrainy. 524 p. [in Ukrainian]
2.	 Derrida, Zh. (2000). Tsili liudyny [The Ends of Man]. In K. Baines (Ed.), Pislia filosofii: 

kinets chy transformatsiia? [After Philosophy: End or Transformation?] (pp. 114–145). Kyiv: 
Chetverta khvylia. [in Ukrainian]

3.	 Kastels, M. (2007). Internet-halaktyka. Mirkuvannia shchodo Internetu, biznesu i suspilstva 
[The Internet Galaxy: Reflections on the Internet, Business, and Society] (O. Panchenko, Trans.). 
Kyiv: Vakler. 304 p. [in Ukrainian]

4.	 Kiykov, O. (2024). Hibridnyi menedzhment u systemi vyshchoi osvity: filosofsko-
upravlinski aspekty v umovakh hlobalizatsii ta informatsiinoho suspilstva [Hybrid management in 
the higher education system: philosophical and managerial aspects in the context of globalization 
and the information society]. Vyshcha osvita Ukrainy, (3), 22–30. [in Ukrainian]

5.	 Kiykov, O. (2024). Filosofski osnovy suchasnoho osvitnoho menedzhmentu: vid krytychnoi 
pedahohiky do hibridnoho upravlinnia [Philosophical foundations of modern educational 
management: from critical pedagogy to hybrid governance]. Humanities studies, 21(98), 159–167. 
[in Ukrainian]

6.	 Kiykov, O. Yu. (2024). Filosofski zasady hibridnoho menedzhmentu: vid tekhnokratyzmu 
do humanistychnykh pidkhodiv u suchasnomu upravlinni [Philosophical foundations of 
hybrid management: from technocratism to humanistic approaches in modern governance]. 
Kulturolohichnyi almanakh, (4), 221–228. [in Ukrainian]

7.	 Nestorishen, I. (2023). Innovatsiinyi ta proiektnyi menedzhment v turyzmi [Innovative and 
project management in tourism]. Innovatsii ta tekhnolohii v sferi posluh i kharchuvannia, 1(7), 
21–26. [in Ukrainian]

8.	 Solovykh, V. P. (2015). Synerhetychna model derzhavnoho upravlinnia [Synergetic model of 
public administration]. Teoriia ta praktyka derzhavnoho upravlinnia, (1), 3–8. [in Ukrainian]

9.	 Terepyshchyi, S. O. (2016). Suchasni osvitni landshafty [Modern educational landscapes]. 
Kyiv: Feniks. 309 p. [in Ukrainian]

10.	 Yastremska O. M., Hudyma O. V., Yezhelyi Yu. O., & Luk’ianykhin V. O. (2023). Novitni 
innovatsiini osvitni systemy i tekhnolohii v haluzi menedzhmentu [Newest innovative educational 
systems and technologies in the field of management]. Scientific Notes of Lviv University of 
Business and Law, (37), 465–472. [in Ukrainian]

11.	 Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 229 p.

12.	 Bhabha, H. K. (1990). Nation and narration. Routledge. Retrieved from http://ereserve.
library.utah.edu/Annual/SPAN/4900/Guevara/what.pdf

Kyikov Oleksiy Yuriyovych
Candidate of Philosophical Sciences,

Doctoral Student at the Department of Social Philosophy, 
Philosophy of Education and Educational Policy

Dragomanov Ukrainian State University
9 Pyrohova str., Kyiv, 01601, Ukraine

orcid.org/0000-0001-8368-6367

HYBRID MANAGEMENT AS A SYSTEM OF HUMANISTIC-TECHNOCRATIC 
BALANCE IN THE CONDITIONS OF DIGITAL GLOBALIZATION

The article substantiates the concept of hybrid management as a system of humanistic-
technocratic balance, which is formed in the conditions of digital globalization and the network 
economy of knowledge. The relevance of the problem is due to the contradiction between the 
growing algorithmization of management processes and the need to preserve the axiological 
dimension of human activity, especially in educational institutions, where technological efficiency 
should be combined with the development of personal potential. The purpose of the study is to 
conceptualize and empirically test hybrid management models capable of harmonizing the 



44 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

technocratic and humanistic dimensions of organizational practice. Methods: the dialectical 
method was used to identify internal contradictions between algorithms and values; comparative 
analysis of educational and corporate cases; phenomenological hermeneutics to interpret the 
cultural meanings of digital transformation; a synergistic approach to studying the nonlinear 
effects of self-organization; as well as semi-structured expert interviews with university leaders 
and IT specialists. During the study, an integral index “Hybrid Management Balance Score” was 
developed and pilot tested, combining 12 technical, social, and ethical sub-indicators. The results 
prove that the successful implementation of hybrid management increases innovative activity and 
the level of stakeholder involvement, reduces administrative costs and risks of dehumanization of 
the educational process. Five interconnected contours of balance (ethical, technological, social, 
cultural, strategic) were identified, which ensure the sustainability of the organization in the VUCA 
environment. Empirical data from Ukrainian universities and the tourism industry demonstrate that 
the combination of big data analytics with participatory practices and ethics-by-design contributes 
to the transparency of decisions and the growth of trust in management. The proposed model opens 
up prospects for interdisciplinary research and practical implementation in other sectors of the 
economy.

Key words: hybrid management, humanistic-technocratic balance, digital transformation, 
management synergy, big data analytics, ethics-by-design, educational management.

Дата надходження статті: 28.09.2025
Дата прийняття статті: 17.10.2025

Опубліковано: 26.12.2025



45ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 316.61+ 17.022.1
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-6

Начев Микола Юрійович
здобувач третього (освітньо-наукового) рівня вищої освіти 

Державного закладу «Південноукраїнський національний педагогічний університет 
імені К.Д. Ушинського»

 вул. Старопортофранківська, 26, Одеса, Україна
orcid.org/0009-0005-1844-4616 

Атаманюк Зоя Миколаївна
доктор філософських наук,

професор кафедри філософських і соціологічних студій та соціокультурних практик
Державного закладу «Південноукраїнський національний педагогічний університет 

імені К.Д. Ушинського»
 вул. Старопортофранківська, 26, Одеса, Україна

orcid.org/0000-0001-7299-409Х 

СОЦІАЛІЗАЦІЯ ОСОБИСТОСТІ В УМОВАХ МЕТАМОДЕРНУ

Актуальність проблеми. Модернізм – це узагальнена назва сукупності світоглядних, фі-
лософських та мистецьких напрямків, які виникли в результаті кардинальних змін у захід-
ному суспільстві наприкінці ХІХ-го та на початку ХХ-го столітm. З огляду на швидкі змі-
ни в соціальній структурі, комунікаційних технологіях та глобалізації, необхідно дослідити, 
як нові соціокультурні умови формують сучасну людину. Соціалізація являє собою засвоєння 
особистістю соціального досвіду, а саме його перетворення його у власні цінності й орієн-
тації. Таке перетворення передбачає вибіркове перенесення на власну систему поведінки тих 
норм і правил, які прийняті в даному суспільстві або групі. Соціалізація як процес інтегру-
вання індивіда у соціальну систему через оснащення його накопиченим досвідом попередніх 
поколінь закладає в особистості ті властивості, які спрямовують її ідентифікацію – 
ототожнення себе з певними цінностями чи соціальними суб’єктами.

Метою нашої статті є виявлення специфічних характеристик процесу соціалізації 
в умовах метамодерну, а також у дослідженні впливу нових соціокультурних факторів на 
формування ідентичності та соціальних ролей індивіда. 

Методи дослідження. При написанні статті використовувалися різні загальнонауко-
ві методи. Зокрема, використання діалектичного підходу, системного та конкретно-істо-
ричного методу дало можливість виявити специфічні характеристики соціалізації в умовах 
метамодерну; використання діалектичного підходу допомогло з’ясувати сутність поняття 
метамодерн. 

Результати дослідження. Виявилося, що метамодерн дослідники бачать як рух між 
протилежностями, зокрема іронією та щирістю, наївності та обізнаності, релятивіз-
му та істини, оптимізму та сумніву. Це пошук сенсу в коливаннях між цими полюсами, що 
проявляється через нову щирість, «виклики» до норми, гіперсаморефлексивність та кон-
структивний підхід до створення нового з різнорідних елементів, а також прагнення до 
епічності та винахідливості. 

Ми виявили, що в процесі соціалізації в особистості формуєтьс система цінностей. В су-
часному світі на формування цієї системи впливає і реальність метамодерну. Її основні цін-
ності – щирість, емпатія, цілісність, відповідальність, креативність і прагнення до гармо-
нії між особистим і суспільним. Людина метамодерну не відкидає минуле, а інтегрує різні 
підходи, шукаючи баланс між традицією й інновацією, індивідуалізмом і колективністю.

Такі цінності сприяють усвідомленій соціалізації: особистість вчиться сприймати себе 
як частину глобальної спільноти, відкрито взаємодіяти з іншими, зберігаючи власну унікаль-

© Начев М. Ю., Атаманюк З. М., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



46 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

ність. Завдяки емпатії, відповідальності та креативності людина не просто пристосову-
ється до суспільства, а активно формує його нові культурні та моральні орієнтири.

Ключові слова: соціалізація, метамодерн, цінності, система цінностей, ідентичність, 
адаптація. 

Вступ. Метамодерн, як культурно-філософський феномен, поєднує елементи модерну та 
постмодерну, створюючи новий культурний ландшафт, який впливає на процеси соціалізації. 
З огляду на швидкі зміни в соціальній структурі, комунікаційних технологіях та глобалізації, 
необхідно дослідити, як нові соціокультурні умови формують сучасну людину. У численних 
текстах ми зустрічаємо два слова «метамодерн» і «метамодернізм». Обидва слова мають од-
накову складову – «мета» і схожі між собою слова «модерн» і «модернізм». І, як це часто 
буває з термінологією, потрібно відразу домовитися, що означає кожне слово і не заплутати-
ся в цьому. Слово «модерн» (з латинского modernus) у найпростішому перекладі – недавній, 
сучасний, новий. Цим словом також називають стиль ар-нуво (це нас зараз не цікавить). Нас 
цікавить культурно-історична епоха модерну, яка характеризувалася кардинальними змінами 
у всіх сферах людської життєдіяльности і ментальности, які врешті призвели  до становлення 
індустріального суспільства. Ця макроепоха складається з кількох періодів, причому у різних 
країнах і стосовно різних дисциплін вони можуть різнитися між собою. Останній закінчився 
цілком недавно – приблизно з кінцем Другої світової війни. Після чого почалася епоха пост-
модерну, а після неї – епоха метамодерну. Модернізм же – це узагальнена назва сукупності 
світоглядних, філософських та мистецьких напрямків, які виникли в результаті кардиналь-
них змін у західному суспільстві наприкінці ХІХ-го та на початку ХХ-го століть, дуже різ-
номанітних у своїх проявах, однак об’єднаних такими рисами, як   скерованість на розрив з 
попередніми традиціями, пошук та оновлення художніх форм. На зміну модернізму прийшов 
постмодернізм (різницю між модернізмом і постмодернізмом я пояснюю в першій частині 
цього есею «На зламі свідоглядних епох. Те що минуло»). 

Соціалізація являє собою засвоєння особистістю соціального досвіду, а саме його перетво-
рення його у власні цінності й орієнтації. Таке перетворення передбачає вибіркове перенесен-
ня на власну систему поведінки тих норм і правил, які прийняті в даному суспільстві або гру-
пі. Соціалізація як процес інтегрування індивіда у соціальну систему через оснащення його 
накопиченим досвідом попередніх поколінь закладає в особистості ті властивості, які спря-
мовують її ідентифікацію – ототожнення себе з певними цінностями чи соціальними суб’єк-
тами [9, c. 564].

Дослідженням метамодерну як особливого історичного етапу розвитку культури займали-
ся: О. Думітреску, Г. Фрайнахт, Т. Вермюйлен та Р. ван ден Аккер, Х. Морару. Поняття «ме-
тамодерн» та «метамодернізм» починає активно використовуватись не лише культурологами, 
але й філософами, архітекторами, істориками, психологами: А. Кірбі, Р. Ешельман, С. Берн, 
М. К. Холланд, Г. Фрайнахт, Л. Тьорнер. Увітчизняній гуманітаристиці наукові дослідження, 
присвяченіаналізу метамодернізму як теоретичній рефлексії та культурній практиці, досить 
мало (О. Афанасьєв, А. Гапонюк, О. Висоцька, О. Оніщенко, Ю. Шабанова, та ін.). Метамо-
дернізм наявний та, водночас, контекстуально відмінний, у різних мистецьких стилях і жан-
рах, культурницьких напрямах і дискурсах. «Класичними» метамодерністичними прикладами 
вважаються культурні тексти Ш. Лабафа, Н.C. Рьонкьо та Л. Тьорнера («Take Me Anywhere», 
«Touch my soul», «I am sorry», «I am not famousany more», інші); мистецькі твори О. Еліасо-
на, Дж. Тарелла, К. Енгмана, Г. Крюдсона, Д. Торпа, К. Донечі, Р. Кьяртанссона, А. Міллера; 
літературні відкриття Р.Боланьо, Х.Муракамі, Д.Ф.Воллеса, С.Роггенбака, З. Сміта, Ж.Д. Ваг-
нер, С.Коллінз; кінематографічні стрічки режисерів В.  Андерсона («Moonrise Kingdom»), 
М. Гондрі («Eternal Sunshine of the Spotless Mind», «La science des rêves», «L’Écume desjours»), 
Д. Лінча («Blue Velvet»)та інші [7, c. 69].

Метою нашої статті є виявлення специфічних характеристик процесу соціалізації в умо-
вах метамодерну, а також у дослідженні впливу нових соціокультурних факторів на форму-
вання ідентичності та соціальних ролей індивіда. 



47ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Методи дослідження. При написанні статті використовувалися різні загальнонауко-
ві методи. Зокрема, використання діалектичного підходу, системного та конкретно-істо-
ричного методу дало можливість виявити специфічні характеристики соціалізації в умовах 
метамодерну; використання діалектичного підходу допомогло з’ясувати сутність поняття 
метамодерн. 

Результати дослідження. В умовах сучасного українського суспільства питання про cта-
новлення особистості, її ціннісно-смислової сфери, навичок цілепокладання та ставлення до 
свого життя є актуальним та життєвоважливим. Успішне функціонування всіх сфер суспіль-
ного життя значною мірою визначається особистісними якостями, здібностями, домагання-
ми та цінностями конкретної людини, яка здатна протиставляти соціуму свою волю та свої 
бажання, здатна захистити свої права та здійснювати свідомий життєвий вибір. Тому питан-
ня становлення та розвитку особистості, її ідентичності, соціалізації є сьогодні надзвичайно 
актуальними. Формування ідентичності та соціальних ролей індивіда – це процес розвитку 
самосвідомості та самовизначення, який відбувається під впливом соціального середовища 
(сім’я, однолітки, школа, суспільство), психологічних факторів (самооцінка, самопізнання) 
та активної діяльності (навчання, праця). Цей процес включає засвоєння соціальних норм, 
цінностей та очікувань, що формують уявлення людини про себе, її місце у суспільстві та 
спонукають до самореалізації. За визначенням зі словника [8] основним аспектами форму-
вання ідентичності та соціальних ролей є соціальне оточення (сім’я, однолітки, школа, сус-
пільство), психологічні фактори (самооцінка та самосвідомість, самоаналіз та саморефлексія) 
та діяльність (праця, навчання) [8, c. 432]. 

В умовах сучасного українського суспільства надзвичайно актуальним є питання станов-
лення особистості, формування її ціннісно-смислової сфери, уміння визначати життєві цілі та 
відповідально ставитися до власного життя. Ефективне функціонування суспільства значною 
мірою залежить від якостей, здібностей і цінностей людини, здатної відстоювати свої права, 
виявляти волю та робити свідомий життєвий вибір. Агентами соціалізації виступають люди, 
які безпосередньо навчають культурним нормам і допомагають засвоювати соціальні ролі 
(батьки, вчителі, однолітки). Інститути соціалізації – це організації, що формують цінності 
та орієнтації особистості (школа, церква, ЗМІ, армія). Вони впливають на розвиток людини, 
визначаючи уявлення про бажану поведінку й соціальні норми [8].

Як зазначали Пітер Бергер і Томас Лукман, у процесі первинної соціалізації дитина перехо-
дить від сприйняття конкретних реакцій близьких («мама сердиться, коли я розливаю суп») до 
узагальнення норми («людина не повинна розливати суп»). Таким чином, вона починає іден-
тифікувати себе не лише з окремими людьми, а й із суспільством загалом. Формування цього 
«узагальненого іншого» є ключовим етапом становлення соціальної ідентичності [9, c. 56].

Вторинна соціалізація, на думку П.Бергера і Т.Лукмана, становить інтерналізацію інсти-
туціональних або інституційно пояснених підсвітів. Але в цій фазі важливою обставиною 
є конкуренція між персоналом різних інститутів, відповідальних за тлумачення реальності. 
Ця конкуренція впливає й на інтенсивність ідентифікації особистості, особливо у плюраліс-
тичному світі. 

Психоаналітичний підхід. Згідно з теорією Зиґмунда Фрейда, формування особистості від-
бувається на ранніх етапах життя під впливом несвідомих і емоційних чинників, насамперед 
взаємин із матір’ю. Основні моделі поведінки закладаються у несвідомому, а розвиток дити-
ни супроводжується поступовим контролем власних спонукань. Важливим етапом є подолан-
ня Едіпового комплексу у віці 4–5 років [10].

Фрейдизм підкреслює визначальний вплив несвідомого на соціальну поведінку та пріори-
тет біологічного над соціальним. Соціалізація, за Фрейдом, – це процес «шліфування» особи-
стості суспільством. Його ідеї, зокрема принцип задоволення й концепція сексуальної рево-
люції, вплинули на подальші дослідження природи людини та меж соціальних обмежень.

Когнітивістський підхід. Представники когнітивної психології досліджують зв’язок між 
розвитком мислення людини та формуванням її соціальної й політичної свідомості. Швей-



48 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

царський психолог Жан Піаже довів, що дитина активно пізнає світ і проходить послідовні 
етапи когнітивного розвитку: сенсорно-моторний (0–2 роки), передопераційний (2–7), кон-
кретно-операційний (7–11) і формально-операційний (11–15 років).

Останній етап, пов’язаний із здатністю до абстрактного мислення, досягається не всіма й 
значною мірою залежить від рівня освіти. Чим розвинутіше мислення, тим критичніше ін-
дивід оцінює соціальні норми та політичні системи, тоді як низький рівень освіти зумовлює 
збереження конкретного мислення й елементів егоцентризму.

Структурно-функціональний підхід. Толкот Парсонс розглядав соціалізацію як процес 
засвоєння індивідом суспільних цінностей через взаємодію зі «значущими іншими». Вона 
відбувається за допомогою трьох механізмів: пізнавальних (імітація, ідентифікація), захисних 
(вирішення внутрішніх конфліктів) та адаптаційних (пристосування до соціального середо-
вища) [9, c. 57].

Засвоєння цінностей ґрунтується на принципі «задоволення – страждання» і реалізуєть-
ся через систему винагород і покарань. Формування моральних норм (супер-его) пов’язане з 
ідентифікацією дитини з батьківськими фігурами. Завдяки діям адаптаційних і захисних ме-
ханізмів особистість підтримує внутрішню рівновагу, поєднуючи індивідуальні потреби з ви-
могами суспільства.

Діяльнісний підхід. Представники цього напряму, спираючись на ідеї К. Маркса, розгляда-
ють соціалізацію як процес формування особистості через предметну діяльність. Лев Вигот-
ський вважав, що людина засвоює історичний, соціальний та власний практичний досвід, а 
Олексій Леонтьєв визначав соціалізацію як становлення особистості у діяльності за конкрет-
них соціальних умов. Таким чином, свідомість і характер людини формуються у процесі її 
активної взаємодії зі світом [9, c. 78].

Соціалізація – це процес, у якому людина формується як член певного суспільства. 
Е. Дюркгейм зазначав, що кожне суспільство прагне виховати людину відповідно до власних 
моральних, інтелектуальних і культурних ідеалів, які змінюються залежно від історичного 
контексту.

Процес соціалізації зумовлюють численні фактори, які умовно поділяють на чотири групи:
1.	 Мегафактори – глобальні умови (космос, планета, всесвіт), що опосередковано вплива-

ють на все людство.
2.	 Макрофактори – держава, нація, суспільство, які визначають соціальні норми та цінно-

сті певної країни.
3.	 Мезофактори – регіональні умови, тип поселення, субкультура, засоби масової 

комунікації.
4.	 Мікрофактори – безпосереднє соціальне оточення: сім’я, друзі, колеги, школа, релігійні 

та громадські організації.
Особливу роль відіграють агенти соціалізації – люди, які безпосередньо впливають на 

формування особистості. У різних суспільствах соціалізація здійснюється через систему 
норм, санкцій, заохочень і заборон, що спрямовують поведінку людини відповідно до куль-
турних цінностей і зразків [5, С.25-26].

Дослідивши поняття та процес соціалізації, його розуміння в сучасних гуманітарних та 
соціальних науках, переходимо до вивчення цінностей метамодерну. Метамодерн  – це набір 
концепцій, які  визначають форму мислення, як індивідуального, так і колективного, це стан, 
у якому перебуває суспільство ХХІ ст. він почав зароджуватися ще кількадесят років тому, в 
епоху постмодерну

Виявилося, що метамодерн дослідники бачать як рух між протилежностями, зокрема іро-
нією та щирістю, наївності та обізнаності, релятивізму та істини, оптимізму та сумніву. Це 
пошук сенсу в коливаннях між цими полюсами, що проявляється через нову щирість, «ви-
клики» до норми, гіперсаморефлексивність та конструктивний підхід до створення нового з 
різнорідних елементів, а також прагнення до епічності та винахідливості. Ключові цінності 
та риси метамодернізму: 



49ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

1.	 Метамодерн свідомо переміщується між суперечливими емоційними та естетичними 
якостями, не обираючи одного полюса, а знаходячи сенс в їхній взаємодії.

2.	 Вона використовує іронію та гумор не для цинізму, а для вираження глибоко особистих 
емоцій і співпереживань.

3.	 Визнання та прагнення виходити за межі загальноприйнятого як джерело конструктив-
ного досвіду.

4.	 Люди усвідомлюють себе як творців своїх життів, приймаючи різні ролі та ставлячись 
до себе як до «авторів», «режисерів» та «акторів».

5.	 Показ героїзму та величі, які можуть бути приховані у звичайних оповідях.
6.	 Створення нових цілісних образів шляхом поєднання та впорядкування різнорідних, 

здавалося б, несумісних елементів.
7.	 Незважаючи на іронію, в метамодерні існує прагнення до справжніх емоцій та автен-

тичності, що робить його відмінним від постмодернізму [4]. 
Висновки. Проведена нами розвідка, дає підстави для твердження про те, що процес соці-

алізації особистості, пов’язаний з багатьма іншими  процесами входження і функціонування 
людини у суспільстві, як то ідентифікація,  адаптації особистості до мінливої соціальної ре-
альності і сам по собі є динамічним процесом, оскільки в ході становлення розвитку особи-
стості її соціалізація відбувається постійно, веде до виникнення криз особистісного розвитку 
і виражається в активному осмисленні людиною свого місця в світі, своїх цілей, цінностей, 
мотивів та переконань, що під силу лише людині, яка наділена системою індивідуально ви-
роблених сенсів і стосунків до самої себе і до соціальної реальності загалом. Ми виявили, що 
в процесі соціалізації в особистості формуєтьс система цінностей. В сучасному світі на фор-
мування цієї системи впливає і реальність метамодерну. Метамодерн – це епоха, що прагне 
поєднати раціональність Модерну й емоційність Постмодерну. Її основні цінності – щирість, 
емпатія, цілісність, відповідальність, креативність і прагнення до гармонії між особистим і 
суспільним. Людина метамодерну не відкидає минуле, а інтегрує різні підходи, шукаючи ба-
ланс між традицією й інновацією, індивідуалізмом і колективністю.

Такі цінності сприяють усвідомленій соціалізації: особистість вчиться сприймати себе як 
частину глобальної спільноти, відкрито взаємодіяти з іншими, зберігаючи власну унікаль-
ність. Завдяки емпатії, відповідальності та креативності людина не просто пристосовується 
до суспільства, а активно формує його нові культурні та моральні орієнтири.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Атаманюк З. М.  Свобода як фактор соціокультурних трансформацій сучасного 

українського суспільства : монографія. Одеса : Видавничий дім «Гельветика», 2020. 316 с.
2.	 Афанасьєв О., Василенко І. Метамодерн і метанаративи: нові старі цінності. Філософія 

та гуманізм. 2022. Вип.2(16).  С. 4–10.
3.	 Борінштейн  Є.  Р. Особливості соціокультурної трансформації сучасного українського 

суспільства. Одеса : Астропринт, 2006. 400 с.
4.	 Висоцька О. Культурно-історичні межі метамодернізму. Вісник НЮУ ім. Ярослава 

Мудрого. Серія: Філософія, філософія права, політологія, соціологія. № 61 (2024). С. 27–37. 
5.	 Кавалеров А.  А.  Цінність у соціокультурній трансформації: монографія. Одеса  : 

Астропринт, 2001. 224 с.
6.	 Оніщенко О. «Метамодернізм: теоретична реальність чи «Фігура Філософії»?». 

Науковий вісник КНУТКіТ ім. І. К. Карпенка-Карого. № 27-28 2021. С. 137–144. 
7.	 Петрова І. В. Ідентифікація метамодернізму як культурної практики. Серія: Філософія, 

культурологія, соціологія. Київський нац. ун-т культури і мистецтв. 2020. С. 67–76.
8.	 Соціальна філософія : короткий енциклопедичний словник. Київ; Харків : ВМП 

«Рубікон», 1997. 398 с.
9.	 Соціологія: короткий енциклопедичний словник / За ред. В.І. Воловича. К. : Укр. Центр 

духовної культури, 1998. 736 с. 
10.	 Фройд З. Вступ до психоаналізу / З. Фройд; пер. з нім. П.Таращук. К. : Основи, 1998. 

709 с. 40. 



50 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

11.	 Фромм Е. Революція надії. Сучасна зарубіжна соціальна філософія. Хрестоматія. 
Київ : Либідь, 1996. 384 с.

12.	 Cordero R., Carballo F., Ossandon J. Performing cultural sociology: A conversation with 
Jeffrey Alexander / R Cordero, F Carballo, J Ossand n. European jornal of social theory. L., 2008. 
Vol. 11, N 4. P. 523–542.

13.	 Yang G. Emotions and Movements. The Blackwell Encyclopedia of Sociology, ed. George 
Ritzer. Oxford: Blackwell Publishing, 2007, vol. 3, pp. 1389–1392.

REFERENCES
1.	 Atamanyuk, Z. M. (2020). Svoboda yak faktor sotsiokulʹturnykh transformatsiy suchasnoho 

ukrayinsʹkoho suspilʹstva : monohrafiya [Svoboda as a factor of socio -cultural transformations 
of modern Ukrainian society: monograph.]. Odesa : Vydavnychyy dim «Helʹvetyka». 316 s. 
[in Ukrainian].

2.	 Afanasiev, O., & Vasylenko, I. (2022) «Metamodern i metanaratyvy: novi stari tsinnosti» 
[Metamodern and metanarratives: new old values]. Filosofiia ta humanizm, 2(16), 4–10. 
[in Ukrainian].

3.	 Borinshtein, Ye. R. (2006). Osoblyvosti sotsiokulturnoi transformatsii suchasnoho 
ukrainskoho suspilstva [Peculiarities of socio-cultural transformation of modern Ukrainian society]. 
Odesa : Astroprynt, 400 s. [in Ukrainian].

4.	 Vysotska, O. (2024). Kulturno-istorychni mezhi metamodernizmu [Cultural and historical 
limits of metamodernism]. Visnyk NIuU im. Yaroslava Mudroho. Seriia: Filosofiia, filosofiia prava, 
politolohiia, sotsiolohiia, 61, 27-37. [in Ukrainian].

5.	 Kavalerov, A. A. (2001). Tsinnist u sotsiokulturnii transformatsii: monohrafiia [Value in 
sociocultural transformation]. Odesa : Astroprynt. 224 s. [in Ukrainian].

6.	 Onishchenko, O. (2021). Metamodernizm: teoretychna realnist chy «Fihura Filosofii»? 
[Metamodernism: theoretical reality or «Figure of Philosophy»]. Naukovyi visnyk KNUTKiT 
im. I. K. Karpenka-Karoho. № 27-28 S. 137–144. [in Ukrainian].

7.	 Petrova I. V. (2020). Identyfikatsiia metamodernizmu yak kulturnoi praktyky [Identification of 
metamodernism as a cultural practice]. Seriia: Filosofiia, kulturolohiia, sotsiolohiia, Kyivskyi nats. 
un-t kultury i mystetstv, 67–76. [in Ukrainian].

8.	 Sotsialna filosofiia : korotkyi entsyklopedychnyi slovnyk [Social philosophy: a short 
encyclopedic dictionary]. Kyiv; Kharkiv : VMP «Rubikon». (1997). 398 s. [in Ukrainian].

9.	 Sotsiolohiia: korotkyi entsyklopedychnyi slovnyk [Sociology: a short encyclopedic 
dictionary] / Za red. V.I. Volovycha. K. : Ukr. Tsentr dukhovnoi kultury. (1998). 736 s. 
[in Ukrainian].

10.	 Froid, Z. (1998). Vstup do psykhoanalizu [Introduction to psychoanalysis] / per. z nim. 
P.Tarashchuk. K. : Osnovy. 709 s. 40. [in Ukrainian].

11.	 Fromm, E. (1996). Revoliutsiia nadii [Revolution of hope]. Suchasna zarubizhna sotsialna 
filosofiia. Khrestomatiia. Kyiv : Lybid, 384 s. [in Ukrainian].

12.	 Cordero, R., Carballo, F., & Ossandon, J. (2008). Performing cultural sociology: 
A conversation with Jeffrey Alexander / R Cordero, F Carballo, J Ossand n. European jornal of 
social theory. L, 11, 4, 523–542. 

13.	 Yang, G. (2007). Emotions and Movements. The Blackwell Encyclopedia of Sociology, 
ed. George Ritzer. Oxford: Blackwell Publishing. vol. 3, pp. 1389–1392. 



51ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Nachev Mykola Yuriiovych
Applicant of the Third (Educational and Scientific) Level of Higher Education 

State Institution “South Ukrainian  National Pedagogical University named after K. D. Ushynsky”, 
26, Staroportofrankivska str., Odesa, Ukraine

orcid.org/0009-0005-1844-4616 

Atamaniuk Zоia Mykolaivna
Doctor of Philosophical Sciences,

Professor at the Department of Philosophical and Sociological Studies and Sociocultural Practices
State Institution “South Ukrainian National Pedagogical University named after K. D. Ushynsky”

26, Staroportofrankivska str., Odesa, Ukraine
orcid.org/0000-0001-7299-409Х 

SOCIALIZATION OF THE PERSONALITY IN THE CONDITIONS  
OF THE METAMODERN

The urgency of the problem. Modernism, on the other hand, is a generalized name for a set of 
worldview, philosophical and artistic trends that arose as a result of radical changes in Western 
society at the end of the 19th and the beginning of the 20th centuries. Given the rapid changes 
in social structure, communication technologies, and globalization, it is necessary to investigate 
how new sociocultural conditions shape modern man. Socialization is the assimilation of social 
experience by an individual, namely its transformation into one’s own values and orientations. Such 
a transformation involves the selective transfer to one’s own system of behavior of those norms 
and rules that are accepted in a given society or group. Socialization as a process of integrating 
an individual into the social system through equipping him with the accumulated experience of 
previous generations lays down in the individual those properties that direct his identification – 
identification of himself with certain values or social subjects. 

The purpose of our article is to identify the specific characteristics of the socialization process 
in the conditions of metamodernity, as well as to study the influence of new sociocultural factors on 
the formation of an individual’s identity and social roles. 

Research methods. When writing the article, various general scientific methods were used. In 
particular, the use of a dialectical approach, a systemic and concrete-historical method made it 
possible to identify specific characteristics of socialization in the conditions of metamodernity; the 
use of a dialectical approach helped clarify the essence of the concept of metamodernity.

Research results. It turned out that researchers see metamodernity as a movement between 
opposites, including irony and sincerity, naivety and awareness, relativism and truth, optimism and 
doubt. It is a search for meaning in the oscillations between these poles, manifested through a new 
sincerity, «challenges» to the norm, hyper-self-reflexivity and a constructive approach to creating 
something new from disparate elements, as well as a desire for epicness and inventiveness. We 
discovered that a system of values is formed in the individual in the process of socialization. In the 
modern world, the formation of this system is also influenced by the reality of metamodernity. Her 
main values are sincerity, empathy, integrity, responsibility, creativity and the desire for harmony 
between the personal and the public. A metamodern man does not reject the past, but integrates 
different approaches, seeking a balance between tradition and innovation, individualism and 
collectivity. Such values contribute to conscious socialization: the individual learns to perceive 
himself as a part of the global community, openly interact with others, while preserving his own 
uniqueness. Thanks to empathy, responsibility and creativity, a person does not simply adapt to 
society, but actively forms its new cultural and moral guidelines. 

Key words: socialization, metamodernity, values, value system, identity, adaptation.

Дата надходження статті: 13.10.2025
Дата прийняття статті: 03.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



52 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

УДК 141.7+1.316.3
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-7

Пальчинська Мар’яна Вікторівна
доктор філософських наук, професор, 

професор кафедри журналістики, соціальних комунікацій і ІТ-права 
Державного університету інтелектуальних технологій і зв’язку 

вул. Кузнечна, 1, Одеса, Україна 
orcid.org/0000-0001-5860-9546

Кокорєв Олексій Вікторович
доктор політичних наук, доцент, 

в.о. завідувача кафедри журналістики, соціальних комунікацій і ІТ-права 
Державного університету інтелектуальних технологій і зв’язку

вул. Кузнечна, 1, Одеса, Україна
orcid.org/0000-0001-7391-2498

СОЦІАЛЬНЕ ПРОЄКТУВАННЯ В УМОВАХ ВІРТУАЛІЗАЦІЇ СУСПІЛЬСТВА

Актуальність. У статті аналізується соціальне проектування як комплекс дій, спрямо-
ваних на створення оптимальних змін суспільства та його складових в умовах соціокультур-
них трансформацій та невизначеності. Процеси, притаманні сучасному суспільству у гло-
бальних масштабах, зокрема, віртуалізація, вимагають застосування найбільш ефективних 
методів соціального проектування, спроможних сприяти адаптації особистості, соціальних 
груп, інститутів та суспільства в цілому до змін. 

Мета статті – охарактеризувати особливості соціального проектування в умовах вір-
туалізації суспільства. 

Завдання дослідження: 
–	 проаналізувати концепт поняття «соціальне проєктування»;
–	 окреслити роль соціального проєктування в суспільстві, що підпорядковується подаль-

шій віртуалізації; 
–	 з’ясувати ступінь впливу соціального проєктування на життєдіяльність особистості 

та суспільних інститутів в сучасних соціокультурних умовах.
Методологія дослідження. Дослідження ролі соціального проєктування в умовах вір-

туалізації соціального та особистісного буття ґрунтується на засадах комплексного 
застосування методів соціально- філософського аналізу. 

Основними методологічними засобами дослідження особливостей віртуалізації процесів 
стали системний та соціокультурний підходи в їхній діалектичній єдності. 

Системний підхід надав змогу дослідити сучасне суспільство у комплексі трансформацій-
них процесів та виокремити провідні характеристики соціального проєктування у контек-
сті віртуалізації суспільства.

Соціокультурний підхід, орієнтований на розуміння суспільства як динамічної соціокуль-
турної системи, застосовано задля визначення значущості соціального проєктування для 
розвитку суспільства у сучасних умовах та його ефективній адаптації до змін.

Діалектичний метод дав можливість здійснити аналіз процесу віртуалізації соціальних 
практик та виокреслити суперечності впровадження деяких інновацій, зокрема у соціально-
му проєктуванні. 

Результати дослідження. Інновації у соціальному проєктуванні в умовах віртуаліза-
ції суспільства пов’язані також із залученням у проєктну діяльність ресурсів віртуального 
простору, яка забезпечує не тільки різні стадії розробки проєкту, а його повну або часткову 
реалізацію не лише у соціальному, а також у віртуальному просторі сучасного суспільства.

В умовах віртуалізації суспільства констатуємо актуалізацію інтересу до віртуальних 
проєктів. Саме віртуалізація як глобальний процес сприяє оптимізації соціального проєкту-
вання завдяки перенесенню певного комплексу дій в віртуальний простір.

© Пальчинська М. В., Кокорєв О. В., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



53ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Ефективне соціальне проектування у сучасних умовах можливе при вдосконаленні тех-
нології соціального проектування із урахуванням змін, якім підпорядковується суспільство 
у глобальних масштабах. У процесі розробки і реалізації соціального проекту використову-
ються як вже наявні технології, так й інноваційні. 

Ключові слова: соціальне проектування, соціальні трансформації, віртуалізація, сучасне 
суспільство, інновації.

Актуальність обраної теми обумовлена необхідністю аналізу соціального проектування 
як системи дій, спрямованих на створення оптимальних змін суспільства та його складових 
в умовах соціокультурних трансформацій та невизначеності. Процеси, притаманні сучасно-
му суспільству у глобальних масштабах, зокрема, віртуалізація, вимагають застосування най-
більш ефективних методів соціального проектування, спроможних сприяти адаптації особи-
стості, соціальних груп, інститутів та суспільства в цілому до змін. Актуалізується проблема 
пошуку методологічно обґрунтованих концепцій соціального проектування, які інтегрують 
сучасні наукові розробки і практику реалізації соціальних проєктів. 

Ступінь наукової розробки проблеми. Соціальне проектування і його використання в со-
ціальній практиці складна і дискусійна. Із урахуванням важливості тієї ролі, яку відіграють 
соціальні проекти в сучасному світі, необхідно відзначити, що актуальність теми далеко не 
обмежується сферою теоретизування. Соціально-філософський аналіз інноваційних техноло-
гій у соціальному проектуванні є одним із методологічних базисів, на якому ґрунтується су-
часна практика моделювання соціальних процесів.

Методологічні та гносеологічні аспекти соціального проєктування у сучасних умовах ок-
реслені в наукових розробках Безпалько О., Бутченко Т., Гараєдагі Дж., Жаровської О., Іоно-
вої І., Клешні Г., Нагорної Г., Пономаренко О., Шкуро В., та ін. Особливості життєдіяльності 
особистості та суспільства в умовах віртуалізації суспільства знайшли відображення у робо-
тах Арапакі М., Борінштейна Є., Добролюбської Ю., Кравцова Ю., Литовченко І., Любиво-
го Я. Окорокової В., Поліщук О., Романенко М. та ін. Однак слід зазначити, що подальша 
наукова розробка особливостей соціального проектування та його значущості в контексті вір-
туалізації суспільства потребують подальшої теоретичної розвідки та практичного втілення у 
систему соціальних відносин сучасного суспільства.

Мета статті – охарактеризувати особливості соціального проектування в умовах віртуалі-
зації суспільства. 

Завдання дослідження: 
–	 проаналізувати концепт поняття «соціальне проєктування»;
–	 окреслити роль соціального проєктування в суспільстві, що підпорядковується подаль-

шій віртуалізації; 
–	 з’ясувати ступінь впливу соціального проєктування на життєдіяльність особистості та 

суспільних інститутів в сучасних соціокультурних умовах.
Методологія дослідження. Дослідження ролі соціального проєктування в умовах віртуа-

лізації соціального та особистісного буття ґрунтується на засадах комплексного застосування 
методів соціально- філософського аналізу. 

Основними методологічними засобами дослідження особливостей віртуалізації процесів 
стали системний та соціокультурний підходи в їхній діалектичній єдності. 

Системний підхід надав змогу дослідити сучасне суспільство у комплексі трансформацій-
них процесів та виокремити провідні характеристики соціального проєктування у контексті 
віртуалізації суспільства.

Соціокультурний підхід, орієнтований на розуміння суспільства як динамічної соціокуль-
турної системи, застосовано задля визначення значущості соціального проєктування для роз-
витку суспільства у сучасних умовах та його ефективній адаптації до змін.

Діалектичний метод дав можливість здійснити аналіз процесу віртуалізації соціальних 
практик та виокреслити суперечності впровадження деяких інновацій, зокрема у соціальному 
проєктуванні.



54 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Викладення основного матеріалу. Трансформації, яким підпорядковується сучасне сус-
пільство, впливають на самоорганізацію суспільних процесів. Одним із таких процесів є 
віртуалізація, що викликає докорінні зміни на суспільному та індивідуальному рівнях сві-
домості: «Віртуальність розглядається як специфічний різновид символічної реальності, що 
створюється на основі комп‘ютерної техніки і перебуває у комп‘ютерній сфері. Однак, вірту-
алізація – це не лише технічний процес створення віртуального суспільства як паралельного 
реальному, а й процес суспільний, що змінює суспільство загалом» [10, с. 221]. 

Наукові концепції віртуалізації розглядали цей глобальний процес також у розрізі осо-
бливостей соціального моделювання різних сфер сучасного суспільства, коли «..коли свідо-
мість поглинається в штучно утворене інформаційне поле знань, думок, теорій» [10, с. 222] 
та створює можливість проектувати соціальну реальність: «Створення, проектування образів 
майбутнього, їхня побудова передбачає поєднання теоретичних досліджень, усвідомлення 
практичної ефективності та досвіду розробки форм і технологій для досягнення ефективного 
майбутнього. З-поміж різноманітного застосування проектування як способів пізнання дійс-
ності окремого філософського осмислення потребує соціальне проектування, як найбільш ра-
ціональний спосіб організації буття людини у суспільстві» [5, с. 37]. Вищенаведене підкрес-
лює значущість соціального проєктування як інструменту контрольованих змін у суспільстві 
в цілому або в окремих його сферах задля покращення соціальної життєдіяльності. 

Шкуро В., розглядаючи передумови виникнення соціального проектування, виокремлює 
наступні особливості цієї діяльності у сучасних умовах, а саме: 

–	 потребу у зміні і розвитку тих чи інших соціальних систем або соціальних об’єктів; 
–	 соціальну необхідність у подоланні стихійного розвитку соціальних процесів і забез-

печення їх спрямованості у задоволенні соціальних потреб; потребу у реалізації соціальної 
творчості; 

–	 соціальну необхідність керованому розвитку соціальних систем і процесів; потребу у 
створенні соціальних систем, які характеризуються збалансованістю відносин усередині сис-
теми і гармонізацією відносин з іншими системами; 

–	 орієнтацію на оптимальні форми буття соціальної системи, її ефективності, раціональ-
ності; соціальну потребу в зниженні рівня соціальної деструкції, рівня неорганізованості і 
нестабільності [13, 265–266].

Існують різні підходи до визначення проектування та його сутності. Відповідно до думки 
Безпалько О., воно може тлумачитися як «визначення версій чи варіантів розвитку або зміни 
певного явища чи об’єкту; конструювання варіантів оптимального майбутнього стану об’єк-
ту; форма випереджального відображення і перетворення дійсності, спрямована на конструю-
вання системи параметрів майбутнього матеріального об’єкту чи якісно нового його стану; 
прийняття рішень в умовах невизначеності» [1, с. 22]. 

Об’єктом проєктування у соціальній сфері, за визначенням Бутченко Т., є «сукупність 
суспільних відносин, що характеризуються проблематичністю функціонування або розвит-
ку з точки зору забезпечення єдності певних соціальних спільностей: сімей, громад, етносів, 
націй, класів і народів у цілому» [2, с. 16]. Також науковиця підкреслює, що важливу роль 
у процесі конституювання соціальних спільностей відіграють і суб’єктивно-духовні факто-
ри: спільна мова, традиції, ідентичність, історична пам’ять та ін. Це твердження корелює із 
висновками П. Бергера та Т. Лукмана, які бачать підґрунтя соціальної спільності в комуніка-
ціях, що забезпечують досягнення раціональної згоди між індивідами. Зазначені процеси роз-
гортаються в соціальних системах, де окремий суб’єкт має обмежені можливості впливати на 
них, саме тому проєктування соціальної сфери повинно враховувати процеси саморегуляції 
соціальних інститутів [14, с. 66].

У даній роботі під соціальним проектуванням, відповідно до визначення Жаровської О., 
розуміється «конструювання варіантів оптимального майбутнього стану об’єкта з метою при-
йняття рішень в умовах невизначеності» [3, с. 285]. На її думку, в основу соціального про-
ектування мають бути закладені такі параметри, як суперечливість соціального об’єкту; ба-



55ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

гатовекторність розвитку соціального об’єкту; множинність факторів його буття; суб’єктивні 
складові формування соціального очікування та прогнозу; фактори, що визначають різні 
критерії оцінки соціального об’єкту. Також дослідниця зазначає, що однією з характерних 
особливостей соціального проектування стає «громадська участь», громадська залученість 
в процеси соціальних змін. Тому соціально проектна діяльність «починає розглядатися не 
тільки як результат державної політики, а й як діяльність громадських організацій, як єдиний 
простір взаємодії соціальних партнерів» [3, с. 287].

Серед основних факторів соціокультурного проектування вона виокремлює проектну куль-
туру, яка визначена дослідником як єдність знань, здібностей до проектування, цінностей, ці-
лей, управлінських та організаційних відносин, прояви соціальної активності та творчої про-
ектної діяльності, спрямованої на вирішення соціально значущих проблем. Викладене вказує 
на особливе призначення соціальної філософії у аналізі тих інновацій, яким підпорядковуєть-
ся суспільство або окрема його сфера. Виконуючи методологічну роль в класифікації соціаль-
них інновацій та впливаючи на пізнавальну активності соціальних суб’єктів, філософія може 
розглядатися в якості своєрідної методологічної основи соціокультурних змін.

Існує велика кількість підходів до визначення місця, сутності соціального проектуван-
ня, його структури. У найбільш загальному вигляді об’єктом соціального проектування є 
соціальна система (або підсистема), її елементи, їх взаємодія тощо. Результатом соціально-
го проектування є модель, що відображає структуру проектованого об’єкта, його бажані ха-
рактеристики, інші істотні аспекти. Відповідно до думки Серги Т. та Щербини С., соціальне 
проєктування дослідники зазвичай інтерпретують як «науку про загальні принципи, методи, 
прийоми, правила побудови концептуальних об’єктів (методів, планів, проєктів, програм) для 
вирішення складних соціальних проблем» [12, с. 195].

Соціальне проектування також представляє особливий вид планової діяльності, суть якої 
полягає в науково обґрунтованому визначенні основних параметрів формування майбутніх 
соціальних об’єктів або процесів при максимальному дотриманні та погодженні інтересів 
суспільства, соціальних груп і особистості: «Методологія проєктування, що так розуміється, 
виступає своєрідним «мистецтвом», яке спирається на наукові і методологічні засоби, зокре-
ма, на методологічний аналіз науки, інженерії, управління, традиційного проєктування, мис-
тецтва та ін.» [11, с. 13].

Один із перших напрямків, за яким необхідно аналізувати сутність соціального проекту-
вання – визнання або невизнання одним із критеріїв ефективності реалізації майбутнього 
проекту його позитивний вплив на ту проблемну ситуацію, на вирішення якої він спрямо-
ваний: «Процес реформування не завжди дає бажані результати. Причиною цього є ряд про-
блем, однією з яких є нагальна потреба використання під час підготовки та реалізації реформ 
нових інструментів, зокрема соціального проектування. Залучення технологій соціального 
проектування в процес реформування надасть можливість визначити основні цілі та зада-
чі реформи, визначити можливі варіанти розвитку подій, виключити можливі ризики…» 
[9,  c.  451]. Ряд дослідників безпосередньо включають цей аспект у визначення соціального 
проектування, всередині якого здійснюється створення або трансформація існуючого соціаль-
ного об’єкта. Незалежно від наслідків реалізації проектів та їх оцінок різними суб’єктами ця 
діяльність є соціальним проектуванням за своєю суттю, оскільки вона спрямована на зміну 
характеристик соціального простору.

Соціальне проектування може мати різнопланові наслідки для різних соціальних груп, на 
які воно спрямоване, як позитивні, так і негативні. Позитивний ефект для однієї групи може 
мати негативну оцінку іншою групою. У цьому випадку можна говорити про суб’єктивний 
чинник оцінювання ефективності з точки зору досягнення цілей проекту з різних позицій. 
Мета проектування при цьому повинна включати в себе врахування суперечливих інтересів 
різних груп, спроби досягнення компромісу, оптимальності вибору [15, c. 221].

Необхідність застосування інноваційних технологій у соціальному проектуванні корелює 
із провідними тенденціями у розвитку суспільства: «..змінюється і осмислення людини, здат-



56 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

ної жити в постмодерному світі. Відбувається перехід від розуміння особистості як стабільної, 
структурованої системи, що має певний механізм розвитку і взаємодії зі світом, до усвідомлення 
того, що світ будується тут і зараз, а «Я» будується разом зі світом» [4, с. 54]. Відповідно до ви-
щенаведеного зазначимо, що інноваційні концепції соціального проектування враховують ті змі-
ни, які відбувалися в суспільстві під впливом віртуалізації та інших трансформаційних процесів.

Відповідно до думки Маркузе Г., технологія соціального проєктування в індустріальному 
суспільстві перешкоджає його трансформації в посттехнологічне суспільство. Він розглядає 
проєкти як концептуальний синтез і звертає увагу на реалізацію макросоціальних проектів. 
Реалізація соціальних проектів, у свою чергу, корелює з реалізацією технологічних проектів, 
які передбачають перетворення матеріальної дійсності. В результаті цього проводиться від-
мінність між природною формою матерії і формою матерії, яку вона придбала під впливом 
колективної історичної практики суб’єкта. Таким чином, технологічний проект розглядаєть-
ся як складова частина реалізації історичного проекту. До складу історичного проекту також 
включається філософський проект, науковий, соціально-політичний, соціально-економічний 
та інші різновиди проектів. Разом із цим, Маркузе виступає проти технологічного фетишиз-
му: «Технологія задає проект, який відповідає технологічній дійсності. Однак, сама техноло-
гічна дійсність є явищем, що приходить історично. Чинний технологічний проект проектує 
своє історичне заперечення. В результаті цього історичні проекти мають тенденцію поляризу-
ватися на проект побудови капіталізму і проект побудови комунізму» [18, с. 89]. Він критично 
ставиться до можливостей реалізації даних проектів. Вирішення цього протиріччя можливо, 
на його думку, за допомогою реалізації проекту побудови посттехнологічного суспільства.

За визначенням Фромма Е., реалізація індустріального проекту призводить не тільки до 
певних позитивних явищ, а й до виникнення соціальної патології. Так само як і Маркузе, він 
критично ставиться до реалізації індустріального проекту, відзначаючи позитивні і негатив-
ні результати його реалізації. Позитивним результатом реалізації індустріального проекту 
він вважає концентрацію трудових зусиль людей, привчання людей до дисципліни і порядку, 
оскільки в індустріальному суспільстві діють закони ринку, який є основою структури люд-
ських відносин у капіталістичному суспільстві. Функціонування ринку сприяє розвитку кон-
куренції між людьми, необхідність якої призвела до посилення суперництва, яке він описує 
за допомогою характерології [16, c. 114]. В результаті розвитку товарно-грошових відносин 
виникає абстрактний, кількісний підхід до оцінки речей і людей. Людину починають оціню-
вати за кількістю грошей, якими вони володіють. Під впливом товарно-грошових відносин 
виникає відчуження у стосунках між людьми.

Виникнення відчужень Фромм розглядає як прояв соціальної патології, яка розуміється як 
якась хвороба, що набула поширення в суспільстві як недоліки, властиві соціальній організа-
ції, наприклад, бюрократичній організації управління [16, с. 116]. Природа відчуження тісно 
пов’язана з рутинізацією людського існування.

Формування гуманістичного підходу до управління суспільством передбачає гуманізацію 
технологій, які використовуються для реалізації соціальних проектів. Гуманізація індустрі-
ального суспільства передбачає розвиток великомасштабної централізованої організації, гу-
маністичного планування і використання досягнень технічного прогресу, зокрема кібернети-
ки, автоматики і комп’ютерів в інтересах задоволення потреб людини.

Поппер К. також відзначив виникнення соціальної патології в результаті реалізації велико-
масштабних соціальних проектів. Він критично ставився до реалізації т.зв. «макросоціальних 
історичних проектів» [19, с. 48]. Для обґрунтування своєї точки зору він розглядає прикла-
ди утопічних макросоціальних проектів, виступає з критикою історицизму в соціальному 
прогнозуванні та проектуванні. Для здійснення соціальних перетворень Поппер пропонує 
використовувати менш масштабні соціальні проекти і поелементні приватні технології. Та-
ким чином, відповідно до його точки зору, можна уникнути тоталітаризму, виникнення якого 
можливо при реалізації макросоціальних проектів. За його думкою, суспільство поки готово 
тільки до використання технології реалізації проектів менш масштабних.



57ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Тоффлер О. стверджує, що технологія соціального проектування призводить до револю-
ційного перетворення індустріального суспільства в постіндустріальне. Він вважає, що у 
процесі суспільного розвитку необхідно використовувати як макросоціальні проекти, так 
і мікросоціальні проекти [20, с. 167]. Відповідно до його концепції, соціальні нововведення 
здійснюються у вигляді хвильових перетворень, тобто у процесі соціального розвитку розріз-
няються три хвилі: перша хвиля пов’язана з використанням сільськогосподарської технології, 
друга хвиля пов’язана з використанням машинної технології, третя хвиля пов’язана з вико-
ристанням комп’ютерних технологій для впровадження соціальних нововведень.

В умовах віртуалізації суспільства проєктна діяльність значно оптимізується внаслідок 
високої швидкості виникнення і поширення даного типу інновацій, тобто комп’ютерних тех-
нологій та комп’ютерних мереж, їх використання у соціальному проєктуванні змінює сам 
принцип функціонування суспільства як системи. Технологічна і соціальна складові віртуаль-
ного простору є одним із факторів соціальних перетворень. Тому сьогодні паралельно із соці-
альним середовищем, в якому реалізується соціальне проєктування, створюється віртуальний 
світ, у якому проводиться цикл експериментальних досліджень, пов’язаних із імітаційним 
моделюванням життєвого циклу проекту, його продукції та дій на ринку, тому одним із видів 
інноваційних технологій у соціальному проектуванні є віртуальні проекти.

Аналізучи процеси, які притаманні сучасному суспільству, Гараедагі Дж. говорить про 
доцільність використання в соціальному проектуванні такого інноваційного методу, як інте-
рактивне моделювання, що дозволяє також використовувати можливості новітніх технологій. 
Інтерактивне моделювання застосовується для того, щоб сформулювати проблему і для виро-
блення найбільш оптимального варіанту її вирішення в майбутньому. Він вважає необхідним 
об’єднати інтерактивне моделювання із трьома іншими елементами: ітеративним процесом 
дослідження, ітеративним мисленням і негентропічною поведінкою в системній методології 
соціального проектування [17, c. 186]. Ітерактивний процес дослідження описує процес на-
ближення моделі до заданого стану. У процесі ітеративного дослідження Гараедагі Дж. реко-
мендує керуватися цілісним мисленням, яке має враховувати всі основні положення систем-
ної методологіі і яке необхідно для осмислення сутності складного предмета.

Проектна робота в умовах інформатизації та віртуалізації системи соціальних відносин до-
зволила різко збільшити можливості обміну будь-якою інформацією в локальних і глобаль-
них мережах: «В умовах розвитку сучасного суспільства у науковому соціально-філософсько-
му дискурсі на особливу увагу заслуговує проблематика віртуалізації соціальної реальності, 
соціальних взаємовідносин та процесів інституціоналізації суспільства. Розвиток і функці-
онування сучасного суспільства характеризуються трансформацією соціальних взаємовід-
носин та перенесенням комунікаційних процесів у площину інформаційно-комунікаційних 
мереж» [7, с.  64]. Це дозволило забезпечити постійну готовність працівника незалежно від 
географічних і часових меж, наприклад, за допомогою комп’ютерних баз даних, що дозво-
ляють вводити структуровану інформацію, зберігати великі обсяги даних, вводити запити на 
отримання інформації, автоматично генерувати звіти.

Соціальне проєктування в умовах віртуалізації включає також моделювання етапів проєк-
тного процесу, де створюється так звана функціональна модель, яка дозволяє описати і за-
лежність одних компонентів системи від інших. При проектуванні інформаційних систем 
в основі яких, як правило, лежать бази даних, цей принцип застосовується для всебічного 
вивчення діяльності об’єкта інформатизації. Вся отримана інформація дає можливість реалі-
зувати інформаційну систему відповідно до прийнятих в організації правил. Модель дозволяє 
досить точно описати структуру і функції системи, що моделюється, пов’язати потоки обро-
блюваної інформації і об’єкти, що сприймають, що виробляють і передають цю інформацію. 
Дана модель може використовуватися для більш глибокого розуміння функцій і призначення 
цієї системи, взаємодії її підсистем між собою, аналізу зв’язків системи з її оточенням.

Результати дослідження. Інновації у соціальному проєктуванні в умовах віртуалі-
зації суспільства пов’язані також із залученням у проєктну діяльність ресурсів віртуаль-



58 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

ного простору, яка забезпечує не тільки різні стадії розробки проєкту, а його повну або 
часткову реалізацію не лише у соціальному, а також у віртуальному просторі сучасного 
суспільства.

В умовах віртуалізації суспільства констатуємо актуалізацію інтересу до віртуальних про-
єктів. В результаті появи нових можливостей, що надаються глобальними комп’ютерними 
мережами, віртуальний простір надає можливість реалізовувати проєктну діяльність, на яку 
не розповсюджуються просторові та часові обмеження. Саме віртуалізація як глобальний 
процес сприяє оптимізації соціального проєктування завдяки перенесенню певного комплек-
су дій в простір віртуальний.

Ефективне соціальне проектування у сучасних умовах можливе при вдосконаленні техно-
логії соціального проектування із урахуванням змін, якім підпорядковується суспільство у 
глобальних масштабах. У процесі розробки і реалізації соціального проекту використовують-
ся як вже наявні технології, так й інноваційні. 

Висновки. В умовах сьогодення віртуалізація розглядається в якості універсальної, атри-
бутивної особливості сучасного суспільства, що має свою специфіку впливу на різні сфери та 
елементи його функціонування, у тому числі на соціальне проєктування.

Важливу роль у соціальному проєктуванні відіграє проєктна культура, котра визначається 
як єдність знань, цінностей, цілей, управлінських та організаційних відносин, спрямованих 
на вирішення соціально значущих проблем.

Віртуалізація суспільства сприяє використанню ресурсів віртуального простору у соціаль-
ному проєктуванні. Таким чином, віртуальний простір є одним із інструментів конструюван-
ня соціальних змін.

Паралельно із соціальним середовищем, в якому реалізується проект, створюється вірту-
альний підпроєкт, у якому проводиться цикл досліджень, пов’язаних із моделюванням жит-
тєвого циклу проекту та його впливу на соціальне середовище. Віртуальні проєкти є одним із 
видів інноваційних інструментів в соціальному проектуванні в умовах віртуалізації суспіль-
ства. Актуалізація інтересу до віртуальніх проектів обумовлена ​​масовим впровадженням ін-
формаційних технологій та збільшенням сфер їх дії.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Безпалько О. Соціальне проектування: навч. посіб. Київ : Київськ. Ун-т імені Бориса 

Грінченка, 2010. 128 с. 
2.	 Бутченко Т. Соціальне проєктування : навчальний посібник для здобувачів ступеня 

вищої освіти бакалавра спеціальності «Соціальна робота» освітньо-професійної програми 
«Соціальна робота». Запоріжжя : ЗНУ, 2020. 107 с.

3.	 Жаровська О. Технології соціального проектування у підготовці фахівців соціономічних 
професій. Social Work and Education. 2019. Vol. 6, No. 3. pp. 285–295. 

4.	 Клешня Г. Соціальне проектування як спосіб майбутньотворення в інформаційному 
суспільстві. Вісник НАУ. Серія: Філософія. Культурологія. 2017. No 1(25). С. 53−57.

5.	 Клешня Г. Суб’єкт & суспільство у соціальному проектуванні. Вісник НАУ. Серія: 
Філософія. Культурологія. 2024. № 1 (39). С. 37–42.

6.	 Кравцов Ю. Про парадокс феноменологічної інтерпретації співвідношення реальності 
соціальної і віртуальної. Мультиверсум. 2008. Вип. 75. С. 13–23.

7.	 Литовченко І. Віртуалізація соціальної реальності та соціальних інститутів в умовах 
розвитку інформаційного суспільства. Вісник НАУ. Серія: Філософія. Культурологія. 2020. 
№ 1 (31). С. 64–66.

8.	 Любивий Я. Проблеми віртуалізації інформаційного суспільства. Вісник національного 
авіаційного університету. Сер. : Філософія. Культурологія. 2014. № 1. С. 15–20.

9.	 Нагорна Г. Соціальне проектування: історія становлення та розвитку. «Young Scientist». 
№ 5 (32). 2016. С. 451–454.

10.	 Поліщук О., Поліщук О. Вплив віртуалізації суспільного життя на комунікацію 
людини (соціально-філософський аспект). Науковий вісник. Серія «Філософія». Харків : 
ХНПУ, 2017. Вип. 49. с.219–229.



59ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

11.	 Романенко М. Соціальні та парадигмально-когнітивні детермінанти розвитку сучасної 
освіти : автореф. дис. на здобуття наук. ступеня д. філос. н. : спец. 09.00.10 «Філософія 
освіти». Дніпропетровськ, 2003. 32 с.

12.	 Серга Т., Щербина С. Соціальне проєктування: сутність, призначення, методологія. 
Науковий вісник ужгородського університету. Серія: «Педагогіка. Соціальна робота». 2024. 
Вип. 1(54). С. 195–199.

13.	 Шкуро В. П. Підвищення якості реалізації соціальних проектів. Збірник наукових 
праць. Психологічні науки. Т. 2. Вип. 9. 2016. С. 265–269.

14.	 Berger P. and Luckmann T. (1966). The Social Construction of Reality. A Treatise in the 
Sociology of Knowledge. London : Penguin Books, 250 р.

15.	 Carley К. М., Newell A. The Nature of the Social Agent. Journal of Mathematical 
Sociology. 1994. N 19 (4). P. 221–262.

16.	 Fromm E., Anderson L. A. The Sane Society. 2nd Edition. ‏ N.Y.: Routledge, 2017. 432 р.
17.	 Gharajedaghi J. Systems Thinking: Managing Chaos and Complexity: A Platform for 

Designing Business Architecture 3rd Edition. Burlington : Morgan Kaufmann, 2011. 376 р.
18.	 Marcuse H. One-Dimensional Man: Studies in the Ideology of Advanced. Industrial 

Society. N.Y. : Routledge, 2002. 336 р.
19.	 Popper K. The Open Society and Its Enemies. The Open Society and Its Enemies.1st 

Edition. London: Routledge, 2011. 800 р.
20.	 Toffler А. Future Shock. N.Y. : Bantam Books, 1972. 562 р.

REFERENCES
1.	 Bezpalko, O. (2010). Sotsialne proektuvannia: navch. posib. [Social Design: A Tutorial]Kyiv : 

Kyivsk. Un-t imeni Borysa Hrinchenka, 128 s. [in Ukrainian].
2.	 Butchenko, T. (2020). Sotsialne proiektuvannia : navchalnyi posibnyk dlia zdobuvachiv 

stupenia vyshchoi osvity bakalavra spetsialnosti “Sotsialna robota” osvitno-profesiinoi prohramy 
“Sotsialna robota” [Social Design: a study guide for applicants for a bachelor’s degree in the 
specialty “Social Work” of the educational and professional program “Social Work”] Zaporizhzhia : 
ZNU, 107 s. [in Ukrainian].

3.	 Zharovska, O. (2019). Tekhnolohii sotsialnoho proektuvannia u pidhotovtsi fakhivtsiv 
sotsionomichnykh profesii [Social design technologies in the training of socionomic professions 
specialists]. Social Work and Education, 6, 3, 285–295. [in Ukrainian].

4.	 Kleshnia, H. (2017). Sotsialne proektuvannia yak sposib maibutnotvorennia v 
informatsiinomu suspilstvi. [Social engineering as a way of creating the future in the information 
society]. Visnyk NAU. Seriia: Filosofiia. Kulturolohiia, 1(25), 53−57. [in Ukrainian].

5.	 Kleshnia, H. (2024). Subiekt & suspilstvo u sotsialnomu proektuvanni. [Subject & Society in 
Social Design]. Visnyk NAU. Seriia: Filosofiia. Kulturolohiia, 1 (39), 37–42. [in Ukrainian].

6.	 Kravtsov, Yu. (2008). Pro paradoks fenomenolohichnoi interpretatsii spivvidnoshennia 
realnosti sotsialnoi i virtualnoi. [On the paradox of the phenomenological interpretation of the 
relationship between social and virtual reality]. Multyversum, 75, 13–23. [in Ukrainian].

7.	 Lytovchenko, I. (2020). Virtualizatsiia sotsialnoi realnosti ta sotsialnykh instytutiv v umovakh 
rozvytku informatsiinoho suspilstva. [Віртуалізація соціальної реальності та соціальних 
інститутів в умовах розвитку інформаційного суспільства]. Visnyk NAU. Seriia: Filosofiia. 
Kulturolohiia, 1 (31), 64–66. [in Ukrainian].

8.	 Liubyvyi, Ya. (2014). Problemy virtualizatsii informatsiinoho suspilstva. [Problems of 
virtualization of the information society]. Visnyk natsionalnoho aviatsiinoho universytetu. Ser. : 
Filosofiia. Kulturolohiia, 1, 15–20. [in Ukrainian].

9.	 Nahorna, H. (2016). Sotsialne proektuvannia: istoriia stanovlennia ta rozvytku. [Social 
engineering: history of formation and development]. “Young Scientist”, 5 (32), 451–454. 
[in Ukrainian].

10.	 Polishchuk, O., & Polishchuk, O. (2017). Vplyv virtualizatsii suspilnoho zhyttia na 
komunikatsiiu liudyny (sotsialno-filosofskyi aspekt). [The impact of virtualization of social life 
on human communication (socio-philosophical aspect)]. Naukovyi visnyk. Seriia “Filosofiia”, 49, 
219–229. [in Ukrainian].



60 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

11.	 Romanenko, M. (2003). Sotsialni ta paradyhmalno-kohnityvni determinanty rozvytku 
suchasnoi osvity : avtoref. dys. na zdobuttia nauk. stupenia d. filos. n. : spets. 09.00.10 “Filosofiia 
osvity”. [Social and paradigmatic-cognitive determinants of the development of modern education: 
author’s abstract of the dissertation for the degree of Doctor of Philosophy: specialty 09.00.10 
“Philosophy of Education”]. Dnipropetrovsk, 32 s. [in Ukrainian]

12.	 Serha, T., & Shcherbyna, S. (2024). Sotsialne proiektuvannia: sutnist, pryznachennia, 
metodolohiia [Social design: essence, purpose, methodology]. Naukovyi visnyk uzhhorodskoho 
universytetu. Seriia: “Pedahohika. Sotsialna robota”, 1(54), 195–199. [in Ukrainian].

13.	 Shkuro, V. (2016). Pidvyshchennia yakosti realizatsii sotsialnykh proektiv [Improving the 
quality of implementation of social projects]. Zbirnyk naukovykh prats. Psykholohichni nauky, 9 (2), 
265–269. [in Ukrainian]

14.	 Berger, P., & Luckmann, T. (1966). The Social Construction of Reality. A Treatise in the 
Sociology of Knowledge. London: Penguin Books, 250 р.

15.	 Carley, К. М., & Newell, A. (1994). The Nature of the Social Agent. Journal of 
Mathematical Sociology, 19 (4), 221–262.

16.	 Fromm,  E.,  & Anderson, L. A. (2017). The Sane Society. 2nd Edition. N.Y.: Routledge, 
432 р.

17.	 Gharajedaghi, J. (2011). Systems Thinking: Managing Chaos and Complexity: A Platform 
for Designing Business Architecture 3rd Edition. Burlington: Morgan Kaufmann, 376 р.

18.	 Marcuse, H. (2002). One-Dimensional Man: Studies in the Ideology of Advanced. Industrial 
Society. N.Y. : Routledge, 336 р.

19.	 Popper, K. (2011). The Open Society and Its Enemies. The Open Society and Its Enemies. 
1st Edition. London: Routledge, 800 р. 

20.	 Toffler, А. (1972). Future Shock. N.Y. : Bantam Books, 562 р.

Palchynska Mariana Viktorivna
Doctor of Philosophical Sciences, Professor, 

Professor at the Department of Journalism, Social Communications, and IT Law
State University of Intelligent Technologies and Telecommunications

1 Kuznechna str., Odesa, Ukraine
orcid.org/0000-0001-5860-9546

Kokoriev Oleksii Viktorovych
Doctor of Political Sciences, Associate Professor, 

Acting Head of the Department of Journalism, Social Communications and IT Law
State University of Intelligent Technologies 

and Telecommunications
1 Kuznechna str., Odesa, Ukraine

orcid.org/0000-0001-7391-2498

SOCIAL DESIGN IN THE CONDITIONS OF VIRTUALIZATION OF SOCIETY

The relevance of the chosen topic is due to the need to analyze social design as a system of 
actions aimed at creating optimal changes in society and its components in conditions of socio-
cultural transformations and uncertainty. The processes inherent in modern society on a global 
scale, in particular, virtualization, require the use of the most effective methods of social design, 
capable of promoting the adaptation of the individual, social groups, institutions and society as a 
whole to changes.

The purpose of the article is to characterize the features of social design in the context of the 
virtualization of society.

Objectives:
– to analyze the concept of “social design”;
– to outline the role of social design in a society subject to further virtualization;
– to determine the degree of influence of social design on the life of the individual and social 

institutions in modern socio-cultural conditions.



61ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Research methodology. The study of the role of social design in the context of virtualization of 
social and personal existence is based on the principles of the integrated application of methods of 
socio-philosophical analysis.

The main methodological tools for studying the features of virtualization processes are the 
systemic and socio-cultural approaches in their dialectical unity.

The systemic approach made it possible to study modern society in a complex of 
transformational processes and to identify the leading characteristics of social design in the context 
of the virtualization of society.

The sociocultural approach, focused on understanding society as a dynamic sociocultural 
system, was used to determine the significance of social design for the development of society in 
modern conditions and its effective adaptation to changes.

The dialectical method made it possible to analyze the process of virtualization of social 
practices and to outline the contradictions of the implementation of some innovations, in particular 
in social design.

Research results. Innovations in social design in the context of virtualization of society are also 
associated with the involvement of virtual space resources in design activities, which ensures not 
only the various stages of project development, but also its full or partial implementation not only in 
the social, but also in the virtual space of modern society.

In the context of the virtualization of society, we note the actualization of interest in virtual 
projects. It is virtualization as a global process that contributes to the optimization of social design 
by transferring a certain set of actions to the virtual space.

Effective social design in modern conditions is possible by improving the technology of social 
design, taking into account the changes that society is subject to on a global scale. In the process of 
developing and implementing a social project, both existing technologies and innovative ones are 
used.

Key words: social design, social transformations, virtualization, modern society, innovations.

Дата надходження статті: 19.10.2025
Дата прийняття статті: 04.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



62 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

УДК 1:316.334.3:141.7
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-8

Сьомик В’ячеслав Анатолійович
 кандидат економічних наук,

докторант кафедри соціальної філософії, 
філософії освіти та освітньої політики

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова
вул. Пирогова, 9, Київ, Україна
orcid.org/0009-0000-3984-1438

МІЖ МОДЕРНОМ І ПОСТМОДЕРНОМ: ДЕКОЛОНІАЛЬНІ КРИТИКИ, 
МНОЖИННІ МОДЕРНОСТІ ТА ТРАЄКТОРІЇ ДЕМОДЕРНІЗАЦІЇ

Актуальність дослідження. Стаття пропонує соціально-філософське прочитання на-
пруження між модерністю та постмодерністю крізь призму деколоніальної критики, мно-
жинних модерностей і варіативних демодернізаційних траєкторій. Мета дослідження 
полягає у показі того, як поєднання аналітики влади-знання з нормативною чутливістю до 
визнання, альтеритету та екологічної відповідальності дозволяє реконцептуалізувати уні-
версалістські претензії модерного проєкту без втрати його емансипативного потенціалу. 
Методологічно робота спирається на порівняльний аналіз концептів «епістемічного відв’я-
зування», «колонізації довкілля» та «урбаністичного праксису», поєднуючи критичну тео-
рію, деколоніальну філософію, екологічну соціальну теорію й інституційний аналіз політик 
знання. Результати дослідження. Показано, що модерн і постмодерн доцільно тлумачити 
як багаторівневі та асинхронні режими соціальної уяви, де конфліктні раціональності спів
існують і коригуються через процедури публічності, а не взаємно скасовуються. Аргумен-
тується, що деколоніальна оптика є переконливою там, де вона підтримана інституцій-
но: прозорими критеріями валідизації знання, механізмами зустрічної відповідальності та 
правилами участі, які переводять «інакшість» у практики, а не в декоративні декларації. 
Окреслено концептуальну рамку з шести вимірів: епістемічне врядування; визнання й аль-
теритет; еко-колоніальний градієнт; урбаністичний праксис; траєкторії (де)модернізації; 
інфраструктури освіти й знання. Практичний висновок полягає у зв’язуванні теоретичної 
діагностики з операційними індикаторами для публічної політики: метрик участі, розподілу 
екологічних ризиків і легітимації знання. Запропонований підхід дозволяє відрізняти продук-
тивні реконфігурації модерних обіцянок від регресивних відкатів, а також формує підґрунтя 
для міждисциплінарних досліджень, що поєднують філософію, право, урбаністику та еколо-
гічну економіку.

Ключові слова: модерність, постмодерність, деколоніальність, демодернізація, множин-
ні модерності, епістемічне відв’язування, визнання, альтеритет, колонізація довкілля, урба-
ністичний праксис, епістемічне врядування.

Вступ. У цій статті розглянуто напружене поле між модерном і постмодерном як багато-
шарову конфігурацію дискурсів, у межах якої поняттєві ресурси критичної теорії, деколоні-
альної філософії та соціальної теорії модернізації переплітаються з емпіричними й політич-
ними реаліями пізньомодерних суспільств, що у свою чергу породжує неоднозначні наслідки 
для інституцій, знання та повсякденних практик, котрі виявляються то в підвищеній чутли-
вості до різниці та альтеритету, то в рецидивах ієрархій, які відтворюються у нових формах. 
У фокусі перебуває не стільки абстрактна опозиція між метанаративами, скільки конкрет-
ні режими раціоналізації та владно-знаннєві механізми, які визначають можливості і межі 
суспільної трансформації у напрямку більш інклюзивних і солідарних порядків; при цьому 
ми виходимо з того, що питання «модерного» і «постмодерного» слід інтерпретувати не як 
взаємовиключні світи, а як різні темпоритми та логістики суспільної уяви, що співіснують, 

© Сьомик В. А., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



63ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

конфліктують і перехрещуються на різних рівнях соціального життя. Для нашого аналізу 
ключовим є виявлення тих зон, де критика колоніальності, увага до феноменів визнання й 
альтеритету, а також розмірковування про демодернізаційні траєкторії стають інструмента-
ми переосмислення нормативних підвалин сучасності, не втрачаючи здатності до публічно-
го артикулювання практичних наслідків. У центрі також перебувають концептуальні фігури 
«епістемічного відв’язування», «колонізації довкілля» та «праксису деколоніальності», які 
формують мову опису тих процесів, що водночас відшаровують універсалістські претензії 
класичної модерності і намагаються зберегти її емансипативні обіцянки. Важливо, що у цій 
конфігурації не йдеться про безумовну відмову від модерних понять раціональності, автоно-
мії чи прогресу, а радше про їхню дисципліновану реконцептуалізацію з урахуванням істо-
ричних травм, асиметрій та екологічних обмежень, які вийшли на перший план у глобалі-
зованих контекстах. Відповідно, аналітика множинних модерностей дозволяє усвідомити 
невипадковість регіональних і національних варіантів суспільних змін, їхню нерівномірність 
і часом суперечливий зв’язок із демократичними цінностями, що унеможливлює прості те-
лологічні наративи і змушує звертатися до складніших описів. Так окреслюється простір, у 
якому демодернізація постає не лише як регрес чи відкот, а як комбінація стратегій адаптації 
та опору, що можуть як підважувати, так і перевизначати рамки соціального порядку залеж-
но від локальних контекстів і акторських коаліцій. Такий підхід вимагає водночас повільного 
читання концептів і уважності до емпіричних деталей, адже теоретична екстраваганція без 
зустрічі з фактичними структурами влади й знання нерідко перетворюється на абстрактний 
жест, який лишає незачепленими практики, інститути та інфраструктури, що й роблять мо-
дерність і постмодерність відчутними у буденності. У підсумку пропонована рамка з’єднує 
критичну діагностику з прагматичною чутливістю до політики, права, освіти, міського пла-
нування і довкіллєвих режимів, де приймаються рішення, що впливають на те, як суспільства 
мислять себе у майбутньому.

Метою цієї статті є показати, як деколоніальні критики, концепт множинних модерностей 
і поняття демодернізаційних траєкторій дозволяють переосмислити напружений вузол між 
модерним і постмодерним, поєднавши аналітику влади-знання з нормативною чутливістю до 
визнання та екологічної відповідальності.

Об’єкт дослідження: соціально-філософська конфігурація напруження між модерністю та 
постмодерністю в контексті деколоніальної критики, множинних модерностей і варіативних 
траєкторій демодернізації. 

Предметом дослідження є концептуальні й інституційні механізми (епістемічне врядуван-
ня, визнання/альтеритет, еко-колонізація, урбаністичний праксис), через які це напруження 
проявляється і перевизначає публічні процедури легітимації знання. 

Методологічні основи дослідження. Порівняльний аналіз ключових понять «епістемічно-
го відв’язування», «колонізації довкілля» та «урбаністичного праксису». Поєднання критич-
ної теорії, деколоніальної філософії, екологічної соціальної теорії та інституційного аналізу 
політик знання. Інтерпретація модерного і постмодерного як багаторівневих, асинхронних 
режимів соціальної уяви, що коригуються процедурами публічності. Операціоналізація 
висновків через індикатори публічної політики: метрики участі, розподілу екологічних ризи-
ків та валідизації знання.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. Початковий крок – осмислення того, як кон-
траст між модерністю і постмодерністю може бути переглянутий без редукції складності та 
без втрати нормативного імпульсу, і тут показовою є стаття П.-Й. Вероушека і Дж. Бурдмана, 
які реконструюють напругу між габермасівською і ліотарівською інтуїціями, демонструючи 
можливість неконфліктної коекзистенції різних режимів раціональності в межах публічної 
сфери [16, c. 74; 16, c. 85]. До цього сюжету природно приєднується дискусія про деколоні-
альні критики, що розгортається у працях Д. Теміна, котрий аналізує «епістемічну політику» 
В. Міньйоло та попереджає про небезпеки передчасного відв’язування без ясних процедур 
відповідальності знання [14, c. 146], а також у статті М. Зембіласа, де акцент робиться на ри-



64 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

зиках етнопопулізму у дискурсі «епістемічного делінкінгу» [18, c. 701]. Загальна рамка таким 
чином розширюється від суто теоретичної полеміки до настанов про публічну політику знан-
ня, де перетинаються універсалістські претензії і локальні історії, що часто є травматичними 
і політично навантаженими.

Другий пласт джерел висвітлює тему колонізації довкілля як продовження і водночас 
критику модерного проекту, де Ф. Кемпер пропонує читання екологічних практик через 
призму соціальної теорії, показуючи, як інституційні та правові механізми відтворюють 
асиметрії доступу до ресурсів і ризиків [11, c. 540]. Цей аргумент резонує з урбаністич-
но-планувальними студіями Т. Вінклера, який моделює можливі форми «праксису деколо-
ніальності» у міському просторі, наголошуючи на тому, що без процедур участі і розподі-
лу владних повноважень будь-яка апеляція до альтернативності залишається декоративною 
[17, c. 448]. У поєднанні ці підходи дозволяють бачити екологічний і міський виміри як вза-
ємопов’язані арени, де відбувається матеріалізація конфліктів модерності та їхнє можливе 
переформатування.

Третій сегмент літератури стосується деколоніальних філософських ревізій і методологіч-
них уточнень: М. Лачертоса показує, що опції деколоніальності, опору і «комбату» виводять 
нас за межі академічної критики до питань про допустимі форми політичної дії у межах пра-
вопорядку [13, c. 63], тоді як Ф. Тіменґа, І. ван дер Занде та А. Звіттер переосмислюють ети-
ко-політичний проект Е. Дусселя через зв’язку «критики» та «альтеритету», наголошуючи на 
необхідності подвоєної рефлексії щодо суб’єктів мовлення і адресатів емансипативних вимог 
[15, c. 230; 15, c. 242]. У цьому полі доречно також тримати у фокусі критичні застереження 
до радикальних жестів «епістемічного розриву», аби уникнути теоретичної самодостатності, 
відірваної від інституційних механізмів відповідальності [14, c. 146].

Четвертий блок джерел окреслює контекст множинних модерностей і демодернізацій, 
де пострадянські траєкторії прочитуються як особливий випадок складних перетинів ін-
ституційних реформ, культурних гетерохроній і політичних конфліктів: огляд О. Еткінда 
та М.  Мінакова підкреслює неоднорідність «транзиту» та уразливість до зворотних рухів 
[2, c. 7–10], тоді як Ю. Савельєв аналізує антиномії пізнього модерну у східноєвропейському 
вимірі, фіксуючи небезпеки регресу під гаслами стабільності [4, c. 22]. У наших попоредніх 
статтях цю лінію доповнюють спроби концептуалізувати демодернізацію поза карикатурни-
ми схемами «відкату», де ми пропонуємо філософське підґрунтя для аналізу пострадянських 
суспільств та їхніх концептуальних дилем [5, c. 195; 6, c. 197].

Нарешті, п’ятий блок повертає нас до внутрішньої архітектоніки модерного проекту та 
його освітніх і інтелектуальних інфраструктур, адже без рефлексії щодо культурних носіїв 
раціональності – університету, дослідницьких мереж, гуманітарного канону – дискусія ризи-
кує стати порожньою декламацією. Тут релевантними є як фундаментальні праці про освітні 
ландшафти, що дозволяють бачити інституційні зміни у довгій тривалості [7, c. 45; 7, c. 173], 
так і історіографічні студії, що відновлюють складні локальні традиції філософської думки як 
потенційні ресурси для сучасного розуміння альтернативності [8, c. 83; 8, c. 91]. У сумі із за-
гальними картографіями модерного і постмодерного дискурсів це створює підмурок для зва-
женої теоретичної роботи, що не підміняє аналіз інвективаю і не підносить фрагментарність 
до рангу принципу [1, c. 211].

Результати дослідження. Почати слід з уточнення меж між модерним і постмодерним 
як не дихотомії, а множини ритмів та регістрів соціальної уяви, що перетинаються в публіч-
ній сфері й правопорядку; йдеться не про «скасування» модерності, а про її дисциплінова-
не перевизначення під тиском критики тоталізуючих наративів та епістемічних асиметрій 
[16, c. 73]. Саме в такій оптиці реконструкція габермасівського і ліотарівського проектів втра-
чає характер «все або нічого» і набуває вигляду процесу узгодження процедур раціоналізації 
з фактичною багатомовністю сучасних публік [16, c. 78]. Нормативний висновок тут полягає 
в тому, що універсалістські претензії можуть зберігати емансипативну силу лише настільки, 
наскільки вони впускають у власну граматику досвіди, раніше знеособлені або маргіналізо-



65ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

вані [9, c. 255]. Цей зсув не зводиться до стилістики критики, він передбачає зміну процедур 
відповідальності за знання, що застосовуються в науці, освіті та політиці.

Екологічний вимір висвітлює тему колонізації у матеріальних термінах: освоєння 
довкілля як юридично-інфраструктурна процедура закріплює нерівності доступу до ре-
сурсів і розподілу ризиків, і саме тут з’являється шлях для з’єднання соціальної теорії з 
еко-правовими реформами [11, c. 540]. Деколоніальність у міському вимірі не є метафорою; 
вона вимагає переписування правил участі, картографування невидимих бар’єрів, зміни 
процедур планування і бюджетування, без чого «альтернативність» залишиться декоратив-
ною [17, c. 438;]. Такий підхід знімає опозицію «великих теорій» і «малих практик», пока-
зуючи, що саме через інституційні дрібниці – доступ до слухань, структуру власності, ал-
горитми розподілу витрат – проходить лінія, яка відділяє модернізацію від її колоніальних 
тіней [11, c. 548].

Проблематика множинних модерностей і демодернізацій дозволяє побачити не-лінійність 
історичних траєкторій, особливо у пострадянських контекстах, де «транзит» виявився рад-
ше полем конфігурацій влади, ніж магістраллю прогресу [2, c. 7;]. У цьому просторі анти-
номії пізнього модерну проявляються як боротьба між обіцянками стабільності та фактич-
ним звуженням громадянських можливостей, ідентифікованим у східноєвропейських кейсах 
[4, c. 22]. Філософські підвалини аналізу демодернізації – від критики «ретро-модернізму» 
до опису практик виживання інституцій – пропонуються в українському дискурсі як альтер-
натива простим схемам «відкату» [5, c. 195; 6, c. 197]. У підсумку демодернізація з’являється 
як множина режимів адаптації і опору, здатних як підважувати, так і відновлювати модерні 
обіцянки в нових формах.

Щоб уникнути втрати історичної глибини, важливо звертатися до освітніх та інтелектуаль-
них інфраструктур, які є носіями раціональності та публічності у довгій тривалості: освіт-
ні ландшафти формують канали циркуляції знання, його соціальні очікування та нормативні 
стандарти, що робить їх ключовими у будь-якій розмові про переформатування модерності 
[7, c. 45]. Повернення до локальних інтелектуальних традицій, включно з історіографією 
філософських течій, відкриває забуті ресурси для сучасних дебатів та допомагає уникнути 
імітаційного «запозичення» без коренів [8, c. 83]. Ці шари знання забезпечують матеріал для 
обережних нормотворчих кроків у науці, освіті та публічній політиці, де конфлікт модерного 
і постмодерного отримує практичні розв’язки.

Висновки. Напруження між модерним і постмодерним доцільно трактувати не як лінію 
розлому, а як зону перетину різних темпоритмів суспільної уяви, де конфліктні раціональнос-
ті співіснують і взаємно коригуються. Деколоніальна критика в цьому полі не руйнує еманси-
пативний потенціал модерних універсалістських претензій, а примушує їх до дисциплінова-
ної саморефлексії, відкриваючи простір для процедурної відповідальності знання і практик 
визнання, які не зводяться до риторики інклюзії. Водночас концепція множинних модерно-
стей дозволяє уникнути телеологічних оповідей, фіксуючи нелінійність та регіональну спе-
цифіку траєкторій, у яких демодернізація може виявлятися як деградаційним, так і реконфігу-
раційним механізмом.

На практичному рівні переконливими виявляються ті підходи, що поєднують інституційні 
корекції у політиках знання з матеріальними змінами у міському управлінні та екологічному 
праві. 

Перспективним напрямом подальших досліджень є операціоналізація запропонованої кон-
цептуальної рамки у вигляді вимірюваних індикаторів: критеріїв легітимації знання, метрик 
участі та справедливого розподілу ризиків, тестів на стійкість інституцій до демодернізацій-
них збоїв. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Андрущенко В.П. Просвітницька одіссея розуму. Київ : Знання України. 2025. 524 с.
2.	 Еткінд О., Мінаков М. Пострадянський транзит і демодернізація. Ідеологія і політика. 

2018. № 1(9). С. 4–13. 



66 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

3.	 Ротар Н. Критика теорії рефлексивного модерну в сучасній політичній науці. 
Медіафорум: аналітика, прогнози, інформаційний менеджмент. 2020. 8. с. 132–147. DOI: 
https://doi.org/10.31861/mediaforum.2020.8.132-147 

4.	 Савельєв Ю. Антиномії суспільства пізнього модерну: Східна Європа у небезпеці 
демодернізації. Ідеологія і політика. 2018. № 1(9). С. 14–63. 

5.	 Сьомик В. Філософські основи демодернізації у пострадянському суспільстві. Вісник 
Львівського університету. Серія філос.-політолог. Студії. 2025. Вип. 60. С. 193–200. DOI: 
https://doi.org/10.30970/PPS.2025.60.21 

6.	  Сьомик В.А. Множинні модерності й феномен демодернізації: концептуальні 
підвалини та український контекст. Перспективи. Соціально-політичний журнал. 2025. № 2. 
С. 192–198. DOI: https://doi.org/10.24195/spj1561-1264.2025.2.24 

7.	 Терепищий С. О. Сучасні освітні ландшафти. К.: «Фенікс», 2016, 309 с.
8.	 Шеремета О. Історіографія раннього неотомізму та дослідження поглядів українських 

неотомістів першої половини ХХ століття. Філософська думка. 2024. 3. с. 80–95. DOI:  
https://doi.org/10.15407/fd2024.03.080

9.	 Harruch J. Decoloniality and the Spectre of Modernity: Notes for a Theoretical Critique. 
Bulletin of Latin American Research. 2024. 43(3). pp. 251–262. DOI: https://doi.org/10.1111/
blar.13576

10.	 Jung C.-S. Decolonial Philosophies and Complex Communication as Praxis. Philosophies. 
2024. 9(5). 142. DOI: https://doi.org/10.3390/philosophies9050142

11.	 Kämper F. On the colonization of the environment. European Journal of Social Theory. 
2024. 27(4). pp. 532–549. DOI: https://doi.org/10.1177/13684310231188888 

12.	 Knieriem M. The limits of recognition. Inquiry, 2024, (online first), DOI: https://doi.org/ 
10.1080/0020174X.2024.2338822

13.	 Lacertosa M. Philosophical challenges of decolonial options, resistance, and combat. 
Metaphilosophy. 2025. 56(1). pp. 52–68. DOI: https://doi.org/10.1111/meta.12710 

14.	 Temin D. M. A decolonial wrong turn: Walter Mignolo’s epistemic politics. Constellations. 
2024. 32(1). 139–153. DOI: https://doi.org/10.1111/1467-8675.12744

15.	 Timmenga F., Van der Zande I., Zwitter A. Critique and Alterity in Enrique Dussel’s 
Decolonial Philosophy. Philosophy. 2025. 100(2). pp. 221–247. DOI: https://doi.org/10.1017/
S0031819125000087

16.	 Verovšek P. J., Burdman J. Between Habermas and Lyotard: Rethinking the Contrast 
between Modernity and Postmodernity. Theory, Culture & Society. 2024. 41(3). pp. 71–88. DOI: 
https://doi.org/10.1177/02632764231194483

17.	 Winkler T. What might decoloniality look like in praxis? Planning Theory. 2024. 23(3). 
pp. 431–452. DOI: https://doi.org/10.1177/14730952231163240

18.	 Zembylas M. Walter Mignolo, epistemic delinking, and the risks of ethno-populism. 
Globalizations. 2025. 22(4). pp. 689–706. DOI: https://doi.org/10.1080/14767724.2025.2459110 

REFERENCES
1.	 Andrushchenko, V. P. (2025). Prosvitnytska odisseia rozumu [The Odyssey of Enlightened 

Reason]. Kyiv: Znannia Ukrainy. 524 p. [in Ukrainian].
2.	 Etkind, O., & Minakov, M. (2018). Postradianskyi tranzyt i demodernizatsiia [Post-Soviet 

transit and de-modernization]. Ideolohiia i polityka, 1(9), 4–13. [in Ukrainian].
3.	 Rotar, N. (2020). Krytyka teorii refleksyvnoho modernu v suchasnii politychnii nautsi 

[Critique of the theory of reflexive modernity in contemporary political science]. Mediaforum: 
Analityka, prohnozy, informatsiinyi menedzhment, 8, 132–147. https://doi.org/10.31861/
mediaforum.2020.8.132-147 [in Ukrainian].

4.	 Saveliev, Yu. (2018). Antynomii suspilstva piznoho modernu: Skhidna Yevropa u nebezpetsi 
demodernizatsii [Antinomies of late modernity: Eastern Europe at risk of de-modernization]. 
Ideolohiia i polityka, 1(9), 14–63. [in Ukrainian].

5.	 Siomyk, V. (2025). Filosofski osnovy demodernizatsii u postradianskomu suspilstvi 
[Philosophical foundations of de-modernization in post-Soviet society]. Visnyk Lvivskoho 
universytetu. Seriia filos.-politoloh. studii, 60, 193–200. https://doi.org/10.30970/PPS.2025.60.21 
[in Ukrainian].



67ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

6.	 Siomyk, V. A. (2025). Mnozhynni modernosti y fenomen demodernizatsii: kontseptualni 
pidvalyny ta ukrainskyi kontekst [Multiple modernities and the phenomenon of de-modernization: 
Conceptual foundations and the Ukrainian context]. Perspektyvy. Sotsialno-politychnyi zhurnal, (2), 
192–198. https://doi.org/10.24195/spj1561-1264.2025.2.24 [in Ukrainian].

7.	 Terepyshchyi, S. O. (2016). Suchasni osvitni landshafty [Contemporary Educational 
Landscapes]. Kyiv: Feniks. 309 p. [in Ukrainian].

8.	 Sheremeta, O. (2024). Istoriohrafiia rannioho neotomizmu ta doslidzhennia pohliadiv 
ukrainskykh neotomistiv pershoi polovyny XX stolittia [Historiography of early Neo-Thomism and 
studies of Ukrainian Neo-Thomists in the first half of the twentieth century]. Filosofska dumka, 3, 
80–95. https://doi.org/10.15407/fd2024.03.080 [in Ukrainian].

9.	 Harruch, J. (2024). Decoloniality and the Spectre of Modernity: Notes for a Theoretical 
Critique. Bulletin of Latin American Research, 43(3), 251–262. https://doi.org/10.1111/blar.13576

10.	 Jung, C.-S. (2024). Decolonial Philosophies and Complex Communication as Praxis. 
Philosophies, 9(5), 142. https://doi.org/10.3390/philosophies9050142

11.	 Kämper, F. (2024). On the colonization of the environment. European Journal of Social 
Theory, 27(4), 532–549. https://doi.org/10.1177/13684310231188888

12.	 Knieriem, M. (2024). The limits of recognition. Inquiry. Advance online publication.  
https://doi.org/10.1080/0020174X.2024.2338822

13.	 Lacertosa, M. (2025). Philosophical challenges of decolonial options, resistance, and 
combat. Metaphilosophy, 56(1), 52–68. https://doi.org/10.1111/meta.12710

14.	 Temin, D. M. (2025). A decolonial wrong turn: Walter Mignolo’s epistemic politics. 
Constellations, 32(1), 139–153. https://doi.org/10.1111/1467-8675.12744

15.	 Timmenga, F., Van der Zande, I., & Zwitter, A. (2025). Critique and Alterity in Enrique 
Dussel’s Decolonial Philosophy. Philosophy, 100(2), 221–247. https://doi.org/10.1017/
S0031819125000087

16.	 Verovšek, P. J., & Burdman, J. (2024). Between Habermas and Lyotard: Rethinking 
the Contrast between Modernity and Postmodernity. Theory, Culture & Society, 41(3), 71–88.  
https://doi.org/10.1177/02632764231194483

17.	 Winkler, T. (2024). What might decoloniality look like in praxis? Planning Theory, 23(3), 
431–452. https://doi.org/10.1177/14730952231163240

18.	 Zembylas, M. (2025). Walter Mignolo, epistemic delinking, and the risks of ethno-populism. 
Globalizations, 22(4), 689–706. https://doi.org/10.1080/14767724.2025.2459110

Semyk Viacheslav Anatoliiovych
Candidate of Economic Sciences, 

Doctoral Student at the Department of Social Philosophy,
Philosophy of Education and Educational Policy,

Drahomanov Ukrainian State University,
9 Pyrohova str., Kyiv, Ukraine

orcid.org/0009-0000-3984-1438

BETWEEN MODERN AND POSTMODERN: DECOLONIAL CRITICISMS, MULTIPLE 
MODERNITIES, AND TRAJECTORIES OF DEMODERNISATION

Problem. The article offers a socio-philosophical reading of the tension between modernity 
and postmodernity through the prism of decolonial criticism, multiple modernities, and variant 
demodernization trajectories. Purpose. The aim of the study is to show how combining power-
knowledge analytics with normative sensitivity to recognition, alterity, and ecological responsibility 
allows for a reconceptualization of the universalist claims of the modern project without losing its 
emancipatory potential. Methods. Methodologically, the work is based on a comparative analysis 
of the concepts of “epistemic untying”, “environmental colonization” and “urban praxis”, 
combining critical theory, decolonial philosophy, ecological social theory and institutional analysis 
of knowledge policies. Results. It is shown that modernity and postmodernity should be interpreted 
as multi-level and asynchronous regimes of social imagination, where conflicting rationalities 
coexist and are adjusted through procedures of publicity, rather than mutually canceling each other 



68 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

out. It is argued that the decolonial optics are convincing where it is supported institutionally: by 
transparent criteria for validating knowledge, mechanisms of reciprocal responsibility and rules 
of participation that translate “otherness” into practices rather than decorative declarations. 
A conceptual framework of six dimensions is outlined: epistemic governance; recognition and 
alterity; eco-colonial gradient; urban praxis; trajectories of (de)modernization; infrastructures 
of education and knowledge. The practical conclusion is to link theoretical diagnostics with 
operational indicators for public policy: metrics of participation, distribution of environmental 
risks and legitimation of knowledge. The proposed approach allows distinguishing productive 
reconfigurations of modern promises from regressive setbacks, and also forms the basis for 
interdisciplinary research that combines philosophy, law, urban studies and ecological economics.

Key words: modernity, postmodernity, decoloniality, demodernization, multiple modernities, 
epistemic untying, recognition, alterity, colonization of the environment, urban praxis, epistemic 
governance.

Дата надходження статті: 23.10.2025
Дата прийняття статті: 06.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



69ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 1.172:342.7+82-1Шев 
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-9

Холоша Тамара Олександрівна
завідувачка науково-дослідного сектору 

збереження унікальної книги, архіву 
та друкованих матеріалів відділу фондів 
Національного музею Тараса Шевченка,

бульв. Т. Шевченка, 12, Київ, Україна
orcid.org/0000-0002-4008-0223

ДО ПИТАННЯ ЧЛЕНСТВА ТАРАСА ШЕВЧЕНКА  
В КИРИЛО-МЕФОДІЇВСЬКОМУ БРАТСТВІ

Актуальність проблеми. У реаліях російської агресії та гібридної війни цілком зрозумі-
лим є підвищений інтерес нашого суспільства до історіософії української національної ідеї 
та постатей, які були її основоположниками, зокрема представників Кирило-Мефодіївського 
братства. Окремої уваги потребує з’ясування питання членства Тараса Шевченка в брат-
стві та його ролі в ідеологічному спрямуванні організації. В науково-освітніх колах це питан-
ня неодноразово порушується та одностайність думок не лише відсутня, але й кардинально 
різниться. В радянському шевченкознавстві аргументацією щодо цього був висновок ІІІ від-
ділення жандармського управління його імператорської величності, де членство Шевченка 
заперечувалося. Думка, що поет лише відвідував засідання братства, не будучи його членом, 
побутує й досі. В даній статті пропонується звернути увагу на інші факти та документи, 
що дозволяють зробити цілком протилежні висновки. 

Мета дослідження. Метою статті є дослідження та обґрунтування питання членства 
Тараса Шевченка в Кирило-Мефодіївському братстві. В ході реалізації мети, головними 
складовими теоретичного висвітлення виступають документи і матеріали слідства у спра-
ві Слов’янського товариства імені св. Кирила і Мефодія, а також спогади сучасників поета 
та інші джерела. 

Методи дослідження. У роботі застосовано міждисциплінарний підхід, використано 
принцип об’єктивності, принципи історизму, системності, цілісності та критичності. Та-
кож використовувалися гіпотетико-дедуктивний метод, моделювання, аналогії, порівняння 
та синтезу. Кожен із названих методів застосовувався для вирішення конкретних завдань у 
дослідженні. 

Результати дослідження. Під час дослідження детально розглянуто документи й 
подано аргументовані докази фактичного членства Тараса Шевченка у Кирило-Мефодіїв-
ському братстві. Наголошено на необхідності інтеграції об’єктивних історичних фактів у 
культурно-освітній простір для формування громадянсько-патріотичної позиції українсько-
го суспільства та подолання історичних стереотипів. 

Ключові слова: Тарас Шевченко, Кирило-Мефодіївське братство, панславізм, слов’яно-
фільство, історіософія, трагедія, національна ідея, національна свідомість, українська іден-
тичність, свобода, воля, честь, вірність.

Вступ. Для українців проблеми національної ідентичності та політичної незалежності 
були актуальними в різні часи. Сьогодні вони потребують скоріше модернізації, аніж повного 
оновлення. Традиційно вважається, що в Україні розробку філософії української національної 
ідеї започаткували члени Кирило-Мефодіївського товариства – таємної політичної організа-
ції, що була створена в Києві в грудні 1845 р. і проіснувала до березня 1847 р., коли її було 
розгромлено царським урядом. До появи кирило-мефодіївців в українському різнопрошарко-
вому суспільстві відбувалися досить довгі, тривалі й різноманітні події на шляху боротьби за 
незалежність, які стали підґрунтям для появи даної організації, а її діяльність, у свою чергу, 
започаткувала нові віхи в розвитку української національної ідеї, яка продовжує допомагати 
© Холоша Т. О., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



70 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

українцям виборювати свою незалежність і в сучасних реаліях російської агресії та гібридної 
війни. 

У вітчизняному науковому та культурно-освітньому середовищах час від часу порушується 
питання щодо членства Тараса Шевченка в Кирило-Мефодіївському братстві. Непоодинокі звер-
нення науковців та музейних співробітників переважно ґрунтуються на наступній аргументації: 
оскільки слідчим ІІІ-го відділення царської жандармерії не вдалося довести поетову причетність 
до братства і в Шевченка не було знайдено персня, печатки або образка святих Кирила і Мефо-
дія, то він членом товариства не був, а просто відвідував засідання й читав там свої поетичні 
твори, які стали джерелом революційних ідей та суспільно-політичних поглядів братчиків. Од-
нак дані архівних документів та інші доступні біографічні джерела дають можливість зробити 
висновки, які вказують геть на протилежне та підтверджують його фактичне членство у братстві. 

Мета дослідження. Метою даної статті є дослідження та обґрунтування питання дійсного 
членства Тараса Шевченка в Кирило-Мефодіївському братстві. Основна увага зосереджена на 
архівних документах і матеріалах слідства у справі Слов’янського товариства імені св. Кири-
ла і Мефодія, а також на спогадах сучасників поета, його власних записах та інших джерелах. 

Методи дослідження. У роботі застосовано міждисциплінарний підхід, який забезпечив 
органічний синтез історичних, літературознавчих та філософських напрацювань у даному 
питанні, принцип об’єктивності дав можливість уникнути суб’єктивних оціночних суджень. 
Дослідження також побудоване на принципах історизму (розгляд питання в конкретному іс-
торичному вимірі), системності, цілісності та критичності (всебічне дослідження та ана-
ліз наявних документів та матеріалів). Також використовувалися гіпотетико-дедуктивний 
метод, моделювання, аналогії, порівняння, аналізу та синтезу. Кожен із названих методів 
застосовувався для вирішення конкретних завдань у дослідженні. 

Об’єктом дослідження виступають архівні документи та матеріали слідства у справі 
Слов’янського товариства імені св. Кирила і Мефодія, спогади сучасників та однодумців пое-
та, записи у його щоденнику, листах та поетичних творах. Предметом дослідження є питан-
ня членства Тараса Шевченка в Кирило-Мефодіївському товаристві.

Результати дослідження. Таємна політична організація «Слов’янське товариство Святих 
Кирила і Мефодія» виникла у Києві наприкінці 1845 – початку 1846 року. Її засновниками 
були Микола Гулак, Василь Білозерський, Микола Костомаров. Пізніше до братства приєд-
налися Георгій Андрузький, Пантелеймон Куліш, Опанас Маркович, Олександр Навроць-
кий, Дмитро Пильчиков, Іван Посяда, Микола Савич та ін. За запрошенням Костомаро-
ва, Тарас Шевченко також підтримав ідеї організації. За оцінками дослідників, чимало осіб 
в Україні, Польщі, Литві, Чехії, Білорусі й Росії підтримували зв’язки й дружні взаємини з 
членами братства. Кирило-мефодіївці мали свою програму та завдання, що були викладені 
в «Статуті Слов’янського товариства Св. Кирила і Мефодія», «Книзі буття українського на-
роду» та у відозвах «До братів-українців», «До братів-поляків», «До братів-росіян». Основні 
з них: скасування кріпацтва, знищення самодержавства, об’єднання слов’ян у федеративну 
республіку на кшталт США, впровадження загальної освіти, урівнення в правах усіх станів. 
Національне питання було пріоритетом для братчиків: «Всі слов’янські народи мають пра-
во вільно розвивати свої культури…». Надзвичайно важливим є той факт, що своїми доку-
ментами кирило-мефодіївці утверджували національну народоназву – «українці»: «Україна 
буде неподлеглою Річчю Посполитою в союзі слов’янськім», – наголошувалося в «Книзі бут-
тя» М. Костомарова. Єдиної думки щодо реалізації програмових завдань серед членів това-
риства не було, тому виокремилось два напрями: ліберальний, прихильниками якого були 
В. Білозерський, М. Костомаров, П. Куліш, та революційно-демократичний, який представ-
ляли М. Гулак, О. Навроцький, М. Савич, Т. Шевченко та ін. За доносом студента Київського 
університету О. Петрова наприкінці березня 1847 р. всіх братчиків було заарештовано й після 
слідства покарано. Таємне товариство проіснувало лише трохи більше одного року, але дум-
ки, проголошені братчиками, започаткували зародження української національної ідеї, яка 
залишається однією з ключових у сьогоднішній боротьбі України за свою незалежність. 



71ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Справою кирило-мефодіївців займалося Третє відділення Канцелярії Його імператорської 
величності, створене Миколою І задля виявлення інакомислення та вільнодумства, розшуку 
неблагонадійних осіб, поширення вимог верховної влади, захисту самодержавства та форму-
вання й спрямування суспільної думки у владних інтересах [8, с. XV]. Це відділення, спо-
чатку задумане як політична поліція, незабаром стало окремою інституцією, яка виконувала 
всеохоплюючі функції та мала надзвичайно широкі повноваження й отримала статус вищого 
органу таємної поліції. 

Документи й матеріали, що стосувалися діяльності Кирило-Мефодіївського товариства та 
слідства у справі його учасників, довго перебували під суворою забороною. Лише наприкін-
ці ХІХ ст. у Львові, а потім у Києві в періодиці почали друкувати уривки Статуту, «Книги 
буття», спогади очевидців та ін. До сторічного ювілею Тараса Шевченка «Українське наукове 
товариство» в Києві видало матеріали допитів, очних ставок, записок і листування, підготов-
лених до друку в 1914 р. М. Грушевським. Впродовж ХХ ст. окремими частинами слідчий 
архів та інші матеріали друкувалися українськими радянськими вченими та українознавчими 
центрами діаспори, серед них – «Шевченко в процесі 1847 р. і його папери» М. Новицького 
(1925), «Т. Г. Шевченко в документах і матеріалах» (1950 р. та доповнені видання із дещо змі-
неними назвами 1975 та 1982 рр.), видання ВУАН закордоном та ін. У 1990 р. побачило світ 
«Кирило-Мефодіївське братство» у 3-х томах за редакцією О. Соханя, куди ввійшли раніше 
не опубліковані документи, що зберігалися в державних архівах та музейних установах, зо-
крема й Державного музею Т. Г. Шевченка в Києві (нині Національного). Символічним вва-
жається корпус документів «Слідчо-наглядові справи Тараса Шевченка» (2018, упор. Г. Боряк 
та ін.) – це видання, приурочене до 200-річного ювілею поета, готувалося до друку під час 
Революції Гідності та початку російсько-української війни. 

Як бачимо, таємні архівні справи Третього відділення поступово ставали доступними 
дослідникам Кирило-Мефодіївського братства та Шевченкової біографії. Але, на жаль, через 
брак документів (частина матеріалів таємного слідства й досі залишається в російських архі-
вах) та політику цензури царського й радянського періодів у справі братчиків і сьогодні зали-
шається багато білих плям та суперечностей. 

Взяти б зокрема питання членства Тараса Шевченка у Кирило-Мефодіївському братстві. 
Під час наукових семінарів часто доводиться чути від шевченкознавців, музейних науковців 
та ін. таку аргументацію: оскільки ІІІ жандармському відділенню не вдалося довести поетову 
причетність до братства і не знайдено в Т. Шевченка персня й печатки братства, то його чле-
ном він не був, а просто відвідував засідання братчиків і читав їм свої вірші.

Однак, гортаючи корпус документів, що стосуються слідства над кирило-мефодіївцями, пе-
реконуємося, що ці знаки причетності до таємної організації не були визначальними. Справді, 
у «Доносі О. М. Петрова попечителю Київського учбового округу О. С. Траскіну про існуван-
ня у м. Києві таємного товариства» від 3 березня 1847 р. йдеться про розмову з М. Гулаком, 
під час якої крайній зазначив, що «члени цього товариства мають умовний знак, символ їх-
ньої єдності, при цьому він [Гулак] дістав із скриньки блакитну коробочку, в якій лежав золо-
тий перстень, на верхній частині якого знаходилось типове зображення, як на перстениках, 
що купують біля гроба великомучениці Варвари, а всередині був напис слов’янськими літерами 
«Во ім’я Св. Кирила і Мефодія» [3, с. 25]. Але вже у «Відповідях О. М. Петрова на запитання 
О. С. Траскіна про склад і діяльність таємного товариства в м. Києві від [9] березня 1847 р.» на 
поставлене питання «Чи не знаєте ви чогось іще про перстень, котрий вам показував Гулак? 
Чи немає подібного ще в когось іншого і чи не розповсюджено взагалі його використання серед 
однодумців Гулака?» Петров відповів, що йому про це невідомо, і персня на інших він не бачив. 
На питання: «Чим супроводжувалось ваше прийняття в товариство? Чи не вимагалося від вас 
присяги, зазначеної в уставі товариства, або інших якихось умов чи обіцянок?» – відповіддю 
було: «Проханням зберегти в таємниці відкриті мені наміри від осіб, котрі можуть нашко-
дити їх виконанню, і навпаки, старанному розповсюдженню ідей товариства поміж осіб, які 
принесуть щонайменшу користь. Присяги й обіцянок від мене не вимагалось» [2, с. 27]. Тобто 



72 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

переконуємося, що наявність вище зазначених атрибутів у братчиків не була обов’язковою і це 
не може вважатися ключовою ознакою причетності/непричетності до товариства. 

У доповіді О. Ф. Орлова Миколі І про таємне «Слов’янське товариство Св. Кирила і 
Мефодія», що існувало в м. Києві» від 28 березня 1847 р. у розділі «Співучасники в злочи-
ні Гулака» про Тараса Шевченка зазначається наступне: «Художник С.-Петербурзької Ака-
демії мистецтв Шевченко також бував на зібраннях Гулака в Києві. Читані Навроцьким 
вірші Шевченка називаються «Сон» і «Послання до батьків» (як «Послання до родичів» у 
Петрова) – мається на увазі послання «І мертвим, і живим…»). У першому автор описує сон, 
в якому він переноситься спочатку до Сибіру, а потім у Санкт-Петербург, у палац. У Сибіру 
йому здається, що він бачить державних злочинців, зокрема Рилєєва, і розмовляє з ними про 
становище Російської імперії. У другому вірші він закликає малоросів до повстання. Один із 
друзів Гулака, Білозерський, у листі до нього називав Шевченка людиною, яка здатна вгаду-
вати потреби народу і навіть всього віку» [2, с. 35]. Як бачимо, ще на початку слідства жан-
дармерією відзначається важливість особи Шевченка в цій справі. 

Відповідно до «Уставу та правил товариства», одним із головних обов’язків братчи-
ків було: «Член, який зазнає утисків і навіть страждань, зобов’язаний, згідно присязі, 
не видавати нікого зі своїх побратимів» (наголошуємо на цьому) [2, с. 34]. Переглядаючи 
«Протокол допиту Т. Г. Шевченка у ІІІ відділенні» від 21 квітня 1847 року, пересвідчуємось, 
що поет свято дотримувався обов’язку тримати все в таємниці. «Свідчення про мою участь 
у задумах Слов’янського товариства несправедливі» дає відповідь поет на запитання щодо 
його участі в Товаристві Св. Кирила і Мефодія [3, с. 324]. Так само й на питання щодо Уста-
ву та правил, «Закону Божого», символічних персня й образу Святих первовчителів, планів 
щодо способу правління в українських землях, про представників «поміркованої» й «ради-
кальної» партій Слов’янського товариства Шевченко рішуче відповів, що це йому абсолютно 
невідомо [3, с. 325]. На решту формальних питань слідчого, а їх на допиті разом було 22, поет 
відповідав невимушено та простодушно. 

Звичайно ж, такими відповідями Шевченка слідчі були незадоволеними. У журналі ІІІ від-
ділення 21 квітня стоїть запис про те, що художник Шевченко завершив відповіді, однак його 
свідчення аж ніяк не пояснюють справи, на всі питання щодо Слов’янського товариства, його 
членів та їхніх задумів він відповідає рішучим незнанням [6, с. 191]. 

Пізніше М. Костомаров згадував, що подібним чином на допитах поводився і М. Гулак. 
На одній із очних ставок управитель ІІІ відділення Л. Дубельт просив його підтвердити слова 
Костомарова й Білозерського про створення Слов’янського товариства винятково в наукових 
цілях. Та Гулак заперечував все, залишаючись вірним своїм попереднім показанням, чим 
дуже розізлив голову таємної поліції [6, с. 186]. 

Стійкість і вірність присязі М. Гулака і Т. Шевченка насправді викликає щире захоплення й 
подивування. Гортаючи жандармські звіти й доповіді, дізнаємося, який моральний тиск витри-
мували молоді люди. Наприклад, до Гулака, дуже віруючої людини, вихованої в релігійних тра-
диціях, було призначено священника О. Малова із завданням вивідати необхідну поліції інфор-
мацію. Коли ж цього не вдалося, то цей протоієрей відмовив Миколі в обряді святого причастя: 
«Якщо ви зізнаєтесь у скоєнні того, що у вас вимагає влада, ваше бажання я виконаю з радістю, 
однак якщо продовжуватимете опиратися, цього я зробити не зможу» [2, с. 135]. Той факт, що 
юнак залився сльозами після почутих слів, свідчить, якою трагедією була для нього ця відмова.

Про Тараса Шевченка друзі згадували, що він не лише сам стійко тримався на допитах, а 
ще й друзів підбадьорював: «Не журись, Миколо, ще колись житимемо укупі!» – сказав якось 
поет у коридорах каземату М. Костомарову, повертаючись після допитів [7, c. 140]. Якою ці-
ною давалася поетові ця бадьорість, може свідчити запис із Щоденника, де Тарас переповідав 
свій сон – відгук пережитого, що наснився йому через багато років на засланні: «Дубельт зі 
своїми помічниками Поповим і Дестрем у своєму затишному кабінеті перед запаленим камі-
ном даремно навертав поета на шлях істини, погрожував катуваннями, а на завершення плю-
нув, назвавши вивергом роду людського» [6, с. 166]. 



73ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Варто зауважити, що в ІІІ відділенні до дворян фізичні катування не застосовувалися. 
Не було їх застосовано навіть до Шевченка, якому в жандармерії відразу нагадали про його 
кріпацьке походження. Але у своїх спогадах про слідство П. Куліш і М. Костомаров згадува-
ли, що «Дубельт із ними бував непристойно брутальний, вживав негожі слова й погрожував 
повісити» [6, с. 165]. Тобто, моральний тиск братчики відчували сильний. 

Під час обшуків жандармами в паперах поета не було виявлено ні уставу Слов’янського 
товариства, ні рукопису «Книги буття», ні інших документів, важливих для виявлення дета-
лей таємного братства, а серед його речей не було ні персня, ні образу святих Кирила і Ме-
фодія. Можливо, у Тараса й справді цього всього не було (варто зауважити, що персні з усіх 
кирило-мефодіївців були знайдені лише в Гулака та Костомарова). Але необхідно звернути 
увагу й на той факт, що під час арештів та обшуків кирило-мефодіївців Шевченка в Києві не 
було, у цей час він перебував на Чернігівщині у справах Археографічної комісії та малював 
портрети на замовлення. Ще 1 лютого 1847 р. із Борзни він написав листа до М. Костома-
рова, у якому згадав і про братство, а також просив послати слугу Хому до своєї квартири 
забрати портфель та інші речі, бо його приятель М. Сажин терміново вирішив виїхати з Ки-
єва (у 1846 році Т. Шевченко, М. Сажин і О. Афанасьєв-Чужбинський наймали квартиру в 
І. Житницького на Козиному болоті) [12, с. 34]. Після арешту Т. Шевченка 5 квітня 1847 р. на 
Дніпровській переправі, Михайло Сажин все ж залишився в місті, і навіть деякі з Тарасових 
малюнків попідписував своїм іменем, щоб вони не потрапили до рук київського губернатора. 
П. Білецький свого часу висловив припущення, що Тарасів приятель, мабуть, відчув, що «на-
суваються хмари». Можливо, саме тому й не знайдено було нічого під час обшуків у Шевчен-
ка. Однак, на разі це лише здогади, оскільки лист М. Сажина до Т. Шевченка з повідомлен-
ням про терміновий від’їзд не зберігся. 

Враховуючи все вище зазначене, робимо висновок, що не доведено жандармами участь 
Шевченка в товаристві саме тому, що поет своєю поведінкою не дав їм можливості цього зро-
бити, із гідністю та честю тримаючи присягу, дану побратимам. Висновки слідчих не нада-
ють аргументованих підстав вважати, що Шевченко не був членом Кирило-Мефодіївського 
братства. Навпаки, арешт поета, заведена справа «Про художника Шевченка» (Інв. № НМТШ 
А-59) та інші документи слідства вже свідчать про причетність Т. Шевченка до цієї організації. 

У доповіді О. Орлова Миколі І. від 30 травня 1847 р. про діяльність Кирило-Мефодіїв-
ського товариства зазначено: «Шевченко почав писати свої обурливі вірші ще з 1837 р., коли 
слов’янськими ідеями не переймалися київські вчені; та й уся справа доводить, що Шевченко 
не належав до Украйно-Слов’янського товариства і діяв окремо, захоплюючись власною зі-
псованістю. Тим не менш, за неприпустимий тон і зухвалість, що виходять за всілякі межі, 
він має бути визнаним одним із найважливіших злочинців» [3, с. 331–332]. Для покарання 
Шевченка граф запропонував: «Художника Шевченка за написання обурливих і найзухваліших 
віршів, як наділеного міцною статурою, направити рядовим в Оренбурзький окремий корпус 
із правом вислуги, довіривши начальству вести найсуворіше спостереження, щоб від нього ні 
під яким виглядом не могло вийти обурливих і пасквільних творів» [2, с. 69].

Як бачимо, висновки традиційні для тоталітарної влади – довести провину не вдалося, але 
покарати (власне, ізолювати підозрюваного подалі від суспільства, щоб від нього ні в якому 
вигляді не виходило викривальних творів) – було крайньою необхідністю. 

У квітні 1851 р. на запит командира Окремого оренбурзького корпусу О. Перовського, 
який клопотався про полегшення становища Т. Шевченка, ІІІ відділення надіслало довідку, 
в якій підкреслювалося: «Вірші Шевченка були тим шкідливішими, що він серед друзів своїх 
зажив слави відомого письменника, і в Малоросії, де багато хто захоплювався його творами, 
могла поширитися думка про уявне блаженство колишніх часів і про можливість Україні іс-
нувати у вигляді окремої держави» [10, с. 384].

Зрозуміло, що інформацію про Таємне слов’янське товариство царська влада всіля-
ко намагалася приховувати. Однак розголос про ідеї кирило-мефодіївців пішов не так від 
братчиків, котрі тільки-но розпочали свою діяльність, відразу ж придушену, як в результа-



74 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

ті їхніх арештів, погромів, обшуків та наглядів поліції за студентами навчальних закладів у 
Києві, Харкові, Одесі. Згодом це знайшло відгук у пресі ряду країн Європи. Паризькі газети 
«Jornal desdebat» і «Democratic nacifique» влітку 1847 р. вмістили повідомлення про арешт 
кирило-мефодіївців і заслання Тараса Шевченка в солдати. Австрійська газета «Augsburger 
Allgemeine Zeitung» від 4 липня 1847 р. в рубриці «Росія» повідомляла про арешти М. Косто-
марова, М. Куліша та інших братчиків під назвою «Покарання панславістичних агітацій». 
В Галичині, що перебувала під владою Австрії, справа кирило-мефодіївців також мала від-
гук. В газеті «Дневник руський», що виходила у Львові, в серпні-жовтні 1848 року за ре-
дакцією учасника гуртка «Руська трійця» І. Вагилевича, вміщено вірш польського поета 
Т. Яблонського «Мученикам вольності з року 1847». В статті «Слово о Русі і її становищі по-
літическом» містився заклик підтримувати визвольний рук: «Чую голос народа, борющегося 
в путах деспотизму, чую возваніє мучеників народної справи Шевченка, Костомарова, Куліша 
і інших» [2, с. 10–11]. Друкувалась інформація про братчиків також і в польських, чеських, 
німецьких та ін. газетах, поширюючись далеко за межами імперії.

Після смерті Миколи І, коли готувалась традиційна амністія політичних засланців у зв’яз-
ку зі сходженням нового царя на престол, Олександр ІІ, наслідник престолу, відмовився 
звільнити Шевченка, пояснюючи це тим, що в комедії «Сон» поет негативно зобразив його 
матір, імператрицю Олександру Федорівну (Шарлотту Пруську). Ось ці рядки:

«Цариця-небога
Мов опеньок засушений, 
Тонка, довгонога,
Та ще, на лихо, сердешне, хита головою,
Так оце-то та богиня! 
Лишенько з тобою.
А я, дурний, не убачивши
Тебе, цаце, й разу,
Та повірив тупорилим
Твоїм віршомазам…» [11, с. 272]
Звичайно, таку образу Шевченкові не могли забути, але й вважати це головною причиною 

відмови в амністії не варто. Адже відомо, що на початок слідства у справі кирило-мефодіїв-
ців, Микола І хворів (у нього був серцевий напад), тому вся інформація про братчиків, що 
збиралася після доносу О. Петрова, доповідалася насліднику престолу Олександру ІІ. Таки-
ми є, наприклад, «Доповідна О. Ф. Орлова Цесаревичу Олександру про необхідність ареш-
ту члена таємного товариства у м. Києві М. І. Гулака» від 17 березня 1847 р. та «Доповідь 
О. Ф. Орлова цесаревичу Олександру про хід розслідування справи про таємне товариство» 
від 22 березня 1847 р. [2, с. 22, 28]. Тому в 1855 році «новий» цар добре розумів, кого саме 
він викреслював зі списку помилуваних.

Зважаючи на сьогодення, мусимо усвідомлювати, що судження про непричетність Тараса 
Шевченка до Кирило-Мефодіївського братства у зв’язку з відсутністю в нього певних атрибу-
тів поширювати не варто і навіть шкідливо. Бо переконання, що поет був покараний виключ-
но за пасквілі на царську родину, яка «викупила» (факт спростований ще М. Моренцем і 
П. Журом) його з кріпацтва, ще й досі побутують в українському суспільстві. Спілкування 
з відвідувачами Національного музею Тараса Шевченка під час екскурсій дає можливість 
переконатися, що стереотипні уявлення, сформовані під впливом подібних наративів, дають 
викривлену картину історичних подій і знецінюють важливість історіософських поглядів ки-
рило-мефодіївців та їх ідей про вихід України з-під імперського підпорядкування, а також ні-
велюють участь Тараса Шевченка в цьому процесі. Натомість детальне вивчення документів 
та поширення об’єктивної інформації сприяє формуванню громадянсько-патріотичної позиції 
українського суспільства, що є надзвичайно необхідним у сучасних реаліях.

Висновки. Кирило-Мефодіївське братство висунуло ідею створення української держа-
ви у складі слов’янської організації. Своїми документами воно започаткувало організоване 



75ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

об’єднання учасників українського національного руху. Братчики вперше сформували україн-
ську національну ідею. Важливу роль у формуванні світогляду кирило-мефодіївців відіграва-
ли твори Тараса Шевченка. Детальне дослідження доступних архівних документів та інших 
матеріалів дає можливість переконатися, що членство поета у Кирило-Мефодіївському брат-
стві не було формальним, а фактичним, його поведінка та відповіді під час слідства та очних 
ставок у ІІІ відділенні жандармського управління цілком відповідала правилам, затвердже-
ним Уставом Слов’янського товариства імені Св. Кирила і Мефодія. Особисті переконання, 
людська гідність і вірність даному слову були тими ціннісними орієнтирами, що допомагали 
йому триматися самому й піднімати моральний дух побратимів, котрі потрапили в казема-
ти жандармського управління. Попри те, що ІІІ відділенню не вдалося довести причетність 
Шевченка до братства, імперська влада визнала його важливим державним злочинцем і під-
креслила його роль у прагненні розбудови української держави. Сьогодні важливо інтегру-
вати об’єктивні історичні факти у культурно-освітній простір для формування громадян-
сько-патріотичної позиції українського суспільства та подолання історичних стереотипів. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Грабович Г. Тарас Шевченко. Поет. Художник. Ікона. 1814–1861. Нью-Йорк: 

Український музей, 2014. 238 с.
2.	 Кирило-Мефодіївське товариство: У 3 т. Т. 1 / АН УРСР. Археограф. комісія та ін.: 

упоряд. М. І. Бутич, І. І. Глизь, О.О. Франко; редкол. П. С. Сохань (гол.) та ін. Київ: Наукова 
думка, 1990. 544 с.

3.	  Кирило-Мефодіївське товариство: У 3 т. Т. 2 / АН УРСР. Археограф. комісія та ін.: 
упоряд. М. І. Бутич, І. І. Глизь, О. О. Франко; редкол. П. С. Сохань (гол.) та ін. Київ: Наукова 
думка, 1990. 696 с. 

4.	 Кониський О. Тарас Шевченко-Грушівський: Хроніка його життя. / упоряд. 
В. Л. Смілянська. Київ: Дніпро, 1991. 702 с. 

5.	 Луцький Ю. Молода Україна: Кирило-Мефодіївське братство в Києві, 1845–1847. 
Оттава-Париж : Видавництво Університету Оттави, 1990. 119 с.

6.	 Росовецький С. Шевченко. Сучасна біографія. Київ : Дух і літера, 2020. 471 с.
7.	 Спогади про Тараса Шевченка / упоряд. В. С. Бородін, М. М. Павлюк. Київ : Дніпро, 

1982. 547 с. 
8.	 Слідчо-наглядові справи Тараса Шевченка. Корпус документів (1847–1859). 

Метаграфовані тексти / упоряд. Генадій Боряк та ін. Київ : Арій, 2018. 880 с.
9.	 Т. Г. Шевченко. Біографія / за ред. Є. П. Кирилюка. Київ : Наукова думка, 1984. 558 с. 
10.	 Шевченко Т. Г. Документи та матеріали до біографії. Київ : Вища школа, 1973. 599 с. 
11.	 Шевченко Т. Зібрання творів у 6-ти томах. Т.1. Київ : Наукова думка, 2003. 781 с. 
12.	 Шевченко Т. Зібрання творів у 6-ти томах. Т. 6. Київ : Наукова думка, 2003. 632 с.

REFERENCES
1.	 Hrabovych, H. (2014). Taras Shevchenko. Poet. Khudozhnyk. Ikona. 1814-1861. [Taras 

Shevchenko. Poet. Artist. Icon. 1814-1861.] Niu-York: Ukrainskyi muzei. pp. 238.
2.	 Kyrylo-Mefodiivske tovarystvo: U 3 t. T. 1 (1990). [Cyril and Methodius Society]/ AN 

URSR. Arkheohraf. komisiia ta in.: uporiad. M. I. Butych, I. I. Hlyz, O.O. Franko; redkol. 
P. S. Sokhan (hol.) ta in. Kyiv, Naukova dumka. pp. 544. [in Ukrainian].

3.	 Kyrylo-Mefodiivske tovarystvo: U 3 t. T. 2 (1990). [Cyril and Methodius Society]/ AN 
URSR. Arkheohraf. komisiia ta in.: uporiad. M. I. Butych, I. I. Hlyz, O.O. Franko; redkol. 
P. S. Sokhan (hol.) ta in. Kyiv, Naukova dumka. pp. 544. [in Ukrainian].

4.	 Konyskyi, O. (1991). Taras Shevchenko-Hrushivskyi: Khronika yoho zhyttia. [Taras 
Shevchenko-Hrushevsky: Chronicle of his life] Kyiv: Dnipro, pp. 702. [in Ukrainian].

5.	 Lutskyi, Yu. (1990). Moloda Ukraina: Kyrylo-Mefodiivske bratstvo v Kyievi, 1845–1847. 
[Young Ukraine: The Cyril and Methodius Brotherhood in Kyiv, 1845–1847.] Ottava-Paryzh: 
Vydavnytstvo Universytetu Ottavy, pp. 119. [in English]. 

6.	 Rosovetskyi, S. (2020). Shevchenko. Suchasna biohrafiia. [Shevchenko. Modern 
biography]. Kyiv: Dukh i litera. pp. 471. [in Ukrainian]. 



76 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

7.	 Spohady pro Tarasa Shevchenka (1982) [Memories of Taras Shevchenko] / uporiad. 
V. S. Borodin, M. M. Pavliuk. Kyiv: Dnipro. pp. 547. [in Ukrainian]. 

8.	 Slidcho-nahliadovi spravy Tarasa Shevchenka. Korpus dokumentiv (1847–1859). 
Metahrafovani teksty (2018) [Investigation and Supervision Cases of Taras Shevchenko. Corpus of 
Documents (1847–1859). Metagraphed Texts] / uporiad. Henadii Boriak ta in. Kyiv: Arii. pp. 880. 
[in Ukrainian]. 

9.	 T. H. Shevchenko. Biohrafiia (1984) [T. G. Shevchenko. Biography] / za red. Ye. 
P. Kyryliuka. Kyiv: Naukova dumka. pp. 558. [in Ukrainian]. 

10.	 Shevchenko, T. H. Dokumenty ta materialy do biohrafii. [Shevchenko T. G. Documents and 
materials for biography]. (1973) Kyiv: Vyshcha shkola. pp. 599. [in Ukrainian]. 

11.	 Shevchenko, T. (2003). Zibrannia tvoriv u 6-ty tomakh. T.1. [Collected Works in 6 Volumes. 
Vol. 1] Kyiv: Naukova dumka. pp. 781. [in Ukrainian]. 

12.	 Shevchenko, T. (2003). Zibrannia tvoriv u 6-ty tomakh. T.6. [Collected Works in 6 Volumes. 
Vol. 6] Kyiv: Naukova dumka. pp. 632. [in Ukrainian]. 

Kholosha Tamara Oleksandrivna
Head of the Research Sector

of Preservation of Unique Books, Archives
and Printed Materials, Funds Department

National Taras Shevchenko Museum,
12 T. Shevchenko blvd., Kyiv, Ukraine

orcid.org/0000-0002-4008-0223

ABOUT THE ISSUE OF TARAS SHEVCHENKO’S MEMBERSHIP 
IN THE CYRIL-METHODIUS BROTHERHOOD

The relevance of the problem. In the realities of Russian aggression and hybrid war, the 
increased interest of our society in the historiosophy of the Ukrainian national idea and in the 
figures of the Cyril and Methodius Brotherhood as its founders is quite understandable. In scientific 
and educational circles, the question of Taras Shevchenko’s membership in the brotherhood and 
his role in the ideological direction of the organization has been repeatedly raised. In Soviet 
Shevchenko studies, the argument for this was the conclusion of the III Department of the 
Gendarmerie Department of His Imperial Majesty, where Shevchenko’s membership was denied. 
The opinion that the poet only attended meetings of the brotherhood, without being its member, still 
exists. This article proposes to draw attention to other facts and documents that allow us to draw 
completely opposite conclusions.

Purpose of the study. The purpose of the article is to study the issue of Taras Shevchenko’s 
membership in the Cyril and Methodius Brotherhood. The main attention is focused on the 
documents and materials of the investigation into the case of the Slavic Society named after St. 
Cyril and Methodius, as well as on the memoirs of the poet’s contemporaries and other sources.

Research methods. The work uses an interdisciplinary approach, the principle of objectivity, the 
principles of historicism, systematicity, integrity and criticality. The hypothetical-deductive method, 
modeling, analogy, comparison and synthesis were also used. Each of the above methods was used 
to solve specific tasks in the study.

Research results. During the study, documents were examined in detail and reasoned evidence of 
Taras Shevchenko’s actual membership in the Cyril and Methodius Brotherhood was presented. The 
need to integrate objective historical facts into the cultural and educational space for the formation 
of the civic and patriotic position of Ukrainian society and overcoming historical stereotypes was 
emphasized.

Key words: Taras Shevchenko, Cyril and Methodius Brotherhood, Pan-Slavism, Slavophilism, 
historiosophy, tragedy, national idea, national consciousness, Ukrainian identity, freedom, will, 
honor, loyalty.

Дата надходження статті: 20.10.2025
Дата прийняття статті: 04.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



77ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ФІЛОСОФІЯ ЛЮДИНИ З ЇЇ ОСОБЛИВОСТЯМИ, 
ЗДІБНОСТЯМИ І ВЛАСТИВОСТЯМИ

УДК 37.036.5/159.95+373/378.147
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-10

Борінштейн Євген Руславович
доктор філософських наук, професор,

завідувач кафедри філософії, соціології та
менеджменту соціокультурної діяльності

Державного закладу «Південноукраїнський національний
педагогічний університет імені К. Д. Ушинського»

вул. Старопортофранківська, 26, Одеса, Україна
orcid.org/0000-0002-0323-4457

ФІЛОСОФІЯ ТВОРЧОЇ ОСОБИСТОСТІ:  
ЦІННІСНІ ІНСАЙТИ ТА ЗНАЧЕННЯ МОРАЛІ

Актуальність дослідження. Проблеми творчого розвитку особистості – найважливіші 
у сучасному суспільстві, практична реалізація яких багато в чому визначається діалектич-
ним дослідженням особливостей екзистенції творчої особистості, на основі якої тільки й 
можливий глобальний прогрес. Нове суспільство неможливо без нової людини в основі якої 
лежить творча особистість та її самореалізація, міра інновацій соціокультурного життя, 
якість діяльності і характер системи потреб, обумовлені рівнем активності особистості. 

Рушійна сила людства – це творчі особистості. Створення системи розвитку твор-
чої особистості є нагальним завданням наукового знання. Незважаючи на значну кількість 
досліджень сьогодні немає цілісної концепції самореалізації творчої особистості. Не розро-
блені питання про джерела і детермінанти творчості, взаємозв’язку особистості і твор-
чості, немає єдиного уявлення про поняття творчого потенціалу особистості. 

Дана робота спрямована на вивчення можливостей концептуального осмислен-
ня творчої особистості, її соціокультурних основаній в суспільстві XXI століття, що 
трансформується.

Мета дослідження – проаналізувати системні складові творчої особистості у діалек-
тичній площині ціннісних інсайтів та значення моралі. Об’єктом дослідження є уявлення 
людини як творчої особистості. Предметом дослідження можемо виділити діалектичне 
розуміння творчої особистості як особливої форми буття людини в світі соціокультурного, 
засноване на ціннісних інсайтах і категоричному імперативі моралі.

Теоретико-методологічні основи дослідження. Теоретичною основою дослідження є: 
ідеї античної діалектики і подальшої діалектичної традиції про роль пайдейї в розвитку лю-
дини та її особистісного потенціалу; розуміння значення цінностей і моралі щодо традиції 
німецької класичної філософії. Методологічною основою роботи виділимо методи діалек-
тичної філософії: єдності логічного та історичного, сходження від абстрактного до кон-
кретного та системний підхід.

Результати дослідження. Вибір творчого життєвого шляху правомірно розглядати як 
рефлексивну діяльність, спрямовану на самоорганізацію творчої особистості в різновектор-
ному соціокультурному середовищі. Формування діалектики в античній філософії створює 
основу для становлення методології дослідження феномену людини творчої, зокрема вчен-
ня про пайдейю дозволяє розглядати формування творчої особистості в Стародавній Греції. 
Фундамент роботи становить осмислення феномену творчої особистості в контексті он-
тологічного та екзистенціального підходів до питання про її місце в реаліях соціокультурно-

© Борінштейн Є. Р., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



78 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

го. При цьому розкривається як метафізичний характер взаємозв’язку творчої особистості 
і універсумів соціуму і культури, так і проблема актуалізації людини в якості суб’єкта кре-
ативної діяльності в сучасному суспільстві. Показана значущість ціннісних інсайтів та мо-
ралі у формуванні сучасної творчої особистості.

Ключові слова: людина, особистість, творча особистість, філософія творчої особисто-
сті, соціокультурне, трансформація, цінності, ціннісні інсайти, мораль, суспільство, гума-
нізм, штучний інтелект.

Вступ. Проблема творчості є актуальною для всього соціогуманітарного знання насампе-
ред тому, що сучасне суспільство націлене на інновації, а, отже, зацікавлене в оволодінні тими 
способами, засобами і механізмами цілеспрямованої діяльності людини, які забезпечують 
перетворення всього сущого і створення елементів нового, інноваційного. Саме тому філосо-
фія вивчає сутність творчості, соціологія – роль творчості в суспільстві та її вплив на особи-
стість за всіма показниками, психологія – психологічні параметри і стадії творчого процесу, 
педагогіка – механізми формування творчих здібностей людини, культурологія – творчість в 
якості цінності, ступінь затребуваності якої різна в різних типах і видах культури, мистецтво
знавство – особливості творчості видатних художників, поетів, композиторів і так далі. Однак 
загальноприйнятий погляд на те, що здатність до творчості, до творення нового – це завжди 
затребувана суспільством здатність, не вписується в реалії суспільства споживання, яке орієн-
товане на усередненого і пасивного споживача готових матеріальних і духовних продуктів. Як 
поєднуються масова та інноваційна культури – одна з головних проблем сучасності.

Необхідно розуміти, що особистість реалізує життєвий шлях в соціокультурному середо
вищі, яке надає численні можливості для самореалізації творчої особистості. Філософська 
традиція вивчення творчої особистості передбачає зосередження уваги на здатності людини 
мислити діалектично, розуміючи необхідність вирішення проблем на рівні створення систе-
ми, а для цього необхідно враховувати історичний досвід античної пайдейі, німецької класич-
ної філософії як школи діалектичного мислення. 

Дана робота спрямована на пізнання діалектичної природи творчої особистості як склад-
ної соціокультурної суперсистеми, основу якої становить інсайтне мислення, що базується на 
ціннісних інсайтах. При цьому життєво необхідною є базисна основа творчої особистості у 
вигляді категоричного імперативу моралі.

Мета дослідження. Проаналізувати системні складові творчої особистості у діалектичній 
площині ціннісних інсайтів та значення моралі.

Завдання дослідження: 
–	 визначити провідні тенденції в розумінні творчої особистості в історико-філософській 

системі координат;
–	 виявити специфіку значення соціокультурного у контексті дослідження творчої 

особистості; 
–	 простежити трансформацію розуміння творчої особистості в умовах розвитку сучасно-

го суспільства; 
–	 експлікувати ціннісні інсайти творчої особистості; 
–	 встановити роль моралі як системоутворюючого чинника особистісного творчого по-

тенціалу в умовах сучасного техногенного суспільства та популяризації штучного інтелекту.
Об’єкт дослідження – уявлення людини як творчої особистості. Предмет дослідження – 

діалектичне розуміння творчої особистості як особливої форми буття людини в світі соціо-
культурного, засноване на ціннісних інсайтах і категоричному імперативі моралі.

Теоретико-методологічні основи дослідження. Теоретичною основою дослідження є: 
ідеї античної діалектики і подальшої діалектичної традиції про роль пайдейї в розвитку лю-
дини та її особистісного потенціалу; розуміння значення цінностей і моралі щодо традиції 
німецької класичної філософії. 

Методологічною основою роботи є методи діалектичної філософії: єдності логічного та 
історичного, сходження від абстрактного до конкретного. Особливе значення для дослід-



79ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ження має логічний аналіз ціннісної основи у формуванні творчого потенціалу людини, 
а також системний підхід, який дозволяє розглядати взаємодію між творчою особистістю і 
соціокультурним.

Результати дослідження. Становлення діалектичної інтерпретації системи творчої особи-
стості своїм корінням сягає в особливі світовідчуття і самопізнання людини в Стародавньої 
Греції, в якій з’явилася величезна кількість творчих особистостей, які заклали фундамент фі-
лософії, медицини, педагогіки і безлічі наук і мистецтв.

Вже у філософії Зенона Елейського виявлені апорії як нерозв’язні проблеми. Ці апорії зго-
дом намагалися вирішити і філософи, і натуралісти, і математики. Апорія «Стріла» дозволила 
Р. Декарту шукати способи розуміння того, що відбувається зі стрілою в нескінченно малу 
мить, і в нескінченно малому просторі, і це привело Декарта до відкриття диференціального 
числення. Даний факт – лише один із прикладів з історії творчих відкриттів, які були стиму-
льовані давньогрецькою діалектикою.

Такий прогрес, з нашої точки зору, багато в чому пояснюється особливостями формування 
людини у всій системі соціокультурних відносин, в виховання. У Греції не використовували 
поняття «культура», але було дуже ємне поняття «пайдейя», сенс якого найбільш повно роз-
критий на початку XX століття в працях німецького вченого В. Йегера [1–3]. Грецька пайдея 
і створювала неповторні умови та можливість для формування творчих особистостей. Хоча 
поняття «особистість» стали використовувати набагато пізніше давньогрецьких часів, але 
факт появи творців філософії і наук говорить про те, що можна по праву стверджувати, саме 
в античності відбувається становлення творчих особистостей і вже існує феномен творчої 
особистості. 

Тим самим, грецька філософія залишається джерелом і орієнтиром для вибудовування сис-
теми освіти, в якій можливий оптимальний розвиток творчих здібностей людини. Грецька 
пайдейя – це історично унікальний досвід феномена творчості, що проявився у всіх областях 
людської діяльності і пізнання: ніколи не було в історії такої концентрації творчих особисто-
стей – мислителів, вчених, письменників, художників, як у Стародавній Греції. Цей досвід 
свідчить не тільки про обдарованість народу, але про сукупність факторів, які створюють фе-
номен творчості – демократичні принципи соціуму, стимулювання дискусій, діалогізм в нав-
чанні, безпосередня спадкоємність у розвитку школи і спілкування вчителя з учнями, усне 
наставництво. В. Йегер зробив висновок про те, що «Платон першим побачив сутність філо-
софії у вихованні нової людини» [1, р. 285], тобто, по суті, Платон вперше дав антропологіч-
ний напрямок розвитку філософії.

З нашої точки зору, пайдейя дозволяє адекватно говорити про формування творчої люди-
ни в Стародавньої Греції, а вслід за цим процесом відбувається і формування творчої осо-
бистості. Хоча думки філософів, соціологів, психологів розходяться в оцінці того, чи можна 
говорити про проблему особистості в давньогрецький період, але сам по собі факт існування 
Анаксагора, Зенона, Піфагора, Платона, Аристотеля, десятків великих мислителів говорить 
про їх особистісному прояві в історії. Саме в грецьких містах-полісах народжувалися багато 
наук, тому ми маємо право говорити про феномен творчої особистості в античний період.

Давньогрецька філософія була методом, який дозволив знайти в кожному предметі пізнан-
ня внутрішні протиріччя, що стало фундаментом розвитку критичного мислення наступних 
століть. Завдання осмислення особистості та творчості ще безпосередньо не сформульова-
ні, але вони ж приховані в проблематиці мислення пізнання. У сучасній науці усталилося зі-
ставлення двох понять «мислення» і «творчості», що говорить про близькість суті понять, в 
яких створюється новий світ, розкривається повнота буття. У проблемі творчості важливим 
моментом є органічна єдність предмета творчості з буттям, так як він є способом пізнання 
буття, розкриття його латентних значення. Тому для досліджень людини творчої необхідно 
виявити сутність процесу мислення, в якому формується знання про дійсність. Передумови 
діалектичної інтерпретації феномена творчої особистості розкриваються у виявленні ста-
новлення буття і мислення, діалектики індивідуального мислення і світу ідей, діалогічності 



80 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

процесу формування людини. Завдяки цьому виникла можливість пізнавати людину у всій 
повноті його сутності. Так, Геракліт, позначаючи дійсність як процес, формує новий підхід 
до пізнання, ніж його попередники. Сутність даного підходу полягає в тому, що філософ-
сько-теоретичне мислення усвідомлює відносність зафіксованого образу предмета, вказуючи 
на його сутнісно суперечливий стан. Виявилося, що насправді предмет розгортається тільки 
в діалектичному пізнанні, в якому свідомість людини перестає зливатися з готівковим буттям, 
з догматично-фіксованими поняттями. Воно розглядає предмет пізнання ззовні. Діалектич-
ний метод проявляється у виявленні протилежностей в єдиному предметі, які в своєї сутнос-
ті тотожні і є началами. Величезний крок у дослідженні мислення і буття дозволив виявити 
постійне становлення дійсності, і відповідно самого творчого пізнання. Однак наївна форма 
і натуралізм філософії Геракліта не дозволили повною мірою розкрити проблематику люди-
ни творчої. Переломним моментом становлення діалектичної інтерпретації феномена творчої 
особистості в античній філософії став класичний період, в якому в явному вигляді виявляєть-
ся осмислення феномена пайдейі, як прагнення до формування повноцінної людини.

У філософії Сократа, Платона і Аристотеля розгортається єдина лінія досліджень, в яких 
виявляється концепція формування цілісної людини. Об’єктивні норми і закони, які відкрива-
лися Сократом, Платоном і Аристотелем, є шляхом їх духовного розвитку, прояву феномену 
людини творчої. У їхніх працях проблема творчості людини вирішується включенням в цей 
процес етичної складової людської діяльності. Виховання людини нерозривно пов’язувалося 
з поняттям чесноти. Саме в цей період виявляється соціальний аспект людського пізнання, 
в якому індивідуальна особистість нерозривно пов’язана з єдиним світом ідей. У філософії 
Сократа, Платона підкреслена діалогічність процесу пізнання, з якої розгортається проблема-
тика діалектики людини і соціальної цілісності. 

З необхідністю стародавні греки повинні були глибоко досліджувати проблеми мислення і 
пізнання, щоб розкрити сутність творчої людини. Сократ є першим прикладом філософа, який 
прагнув донести до оточуючих «справжню форму людини» [1, p. 23]. У філософському пошу-
ку він вказує на нездатність розумового мислення подолати внутрішні протиріччя, які виника-
ють з необхідністю в прагненні пізнати наявне буття. Визначення взаємозв’язку ціннісно-корек-
тного пізнання з дійсністю є центральною проблемою класичного періоду античної філософії. 
У своїй філософії Сократ знаходить конкретне обґрунтування системи пізнання людини в етич-
ному вченні. Він прагнув пов’язати гносеологію з аксіологічним фундаментом людського буття. 
Внутрішня вимога людської сутності починає пізнаватися саме в античності, а саме в пайдейі. 
З цієї причини Сократ з необхідністю звертається до питання моралі [4, p. 18].

Найважливішим досягненням Сократа в руслі проблематики творчості і людини є його ме-
тод майевтики, спроба пізнання дійсності спільно з оточуючими. Він звертається до співроз-
мовників, щоб в їх особі звернутися до самої дійсності, до всієї її складної структури. Сокра-
тівський діалог вказує на те, що пізнання є соціально-обумовленим процесом [5], тому що 
саме єдність безлічі людей здатна пізнати предмет з усіма його взаємозв’язками з дійсністю. 
В філософії Сократа починає формуватися особистісне прагнення до пізнання власних зді-
бностей, так як проблематика етики і моралі повинна бути пов’язана з особистісним аспек-
том. Як зазначає В. Йегер: «Сократ проголосив самовладання і самодостатність моральної 
особистості» [2]. Саме особистість стає конкретним проявом людини, і системою в якій вона 
формується є грецька пайдейя.

Феномен творчої особистості в античній філософії є вихідною точкою становлення розу-
міння особистості в подальшому. 

Дослідження творчої особистості вимагає ретельного розгляду діалектики творчості. Задля 
розкриття цього питання необхідно звернутися до концепції творчості в соціокультурній сис-
темі життєзабезпечення, так як вона містить в собі потенціал, що виявляє діалектичний зв’я-
зок окремо взятої людини, суспільства, соціуму, культури і прояви творчого начала.

Здатність до творчості у людини виникла в процесі трудової діяльності на початку розвит-
ку Homo sapiens. У міру пізнання закономірностей навколишнього світу і ускладнення тех-



81ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

нологій можливості творчості все більше зростали. Сьогодні виділяють творчість в кожній 
галузі виробництва, науки, мистецтва і так далі, саме тому поняття «творчість» володіє широ-
ким різноманіттям трактувань. Вона аналізується і як культурно-історична функція розвитку 
живої і неживої природи, суспільства; і як основна сфера діяльності наукового і художнього 
середовища; і як компонент будь-якої людської діяльності, що вимагає прийняття рішень в 
ситуації невизначеності, неоднозначності. Творчість присутня в самих різноманітних облас-
тях діяльності, які об’єднує те, що успішний результат має на увазі щось якісно нове і цін-
не. Тому ми розглядаємо творчість як створення якісно нових матеріальних і нематеріальних 
цінностей, відзначених інноваційністю, оригінальністю і суспільно-культурно-цивілізаційної 
унікальністю.

Творчість не є унікальною рисою деяких талановитих чи вмілих людей, але це здатність, 
якою володіють усі люди. Підкреслимо, що є люди з найбільш розвиненим творчим мислен-
ням, і це часто пояснюється типом особистості, впливом навколишнього середовища або тим, 
що вони вчилися і працювали над поліпшенням тих звичок або навичок, які дозволяють ве-
сти більш творче життя. Творча людина виділяється своєю оригінальністю, здатністю до ін-
новацій. Творчість може бути застосовано в будь-якій області або сфері. Для творчої людини 
найважливішою якістю є постійний розвиток творчого мислення. Під творчим мисленням 
ми розуміємо здатність придумувати щось нове, перетворювати навколишні нас предмети ін-
новаційним способом. Творче мислення на стадії інновацій надає можливість людині реалізу-
вати свій творчий потенціал, який починає проявлятися як відповідь на потребу в створенні 
нових соціокультурних цінностей для самореалізації своїх сутнісних сил.

В умовах глобалізації постійно спостерігається продукування нових ідей, соціокультурних 
проектів і технологій, що набуває аксіологічний і онтологічний статус лише при реалізації 
творчих задумів особистості, зростає потреба в осмисленні відкритих питань актуалізації ін-
дивідуальних талантів.

У зв’язку з цим для розкриття багатоаспектної проблеми реалізації творчої особистості 
особливу важливість знаходить системне розуміння проблеми, можливе і передбачуване в 
філософії. Саме в рамках філософії творчої особистості, що враховує соціокультурні реалії, 
можливе об’єднання онтологічного, етичного та екзистенціального засад творчої особистості. 
Взаємозумовленість даних ракурсів (в поєднанні з аксіологічним і естетичним) проявляється 
в ціннісному фонді соціуму. 

Об’єктно-суб’єктна природа творчої особистості розвивається і функціонує в якості склад-
ної відкритої соціокультурної суперсистеми, основні компоненти і механізми якої схильні 
до неминучих трансформацій, що дозволяє продукувати інновації спрямовані на поліпшен-
ня життєво-побутових специфікацій суспільства. Значною мірою життєздатність будь-якого 
суспільства обумовлена практичними досягненнями від інноваційних ідей до технологій.

Проблема творчої особистості в контексті життя в суспільстві полягає в можливостях най-
більш повної реалізації і самореалізації її талантів. Дана фактологія заснована на розумінні 
значення і ролі інсайтів в практичному полі діяльності творчої особистості. Інсайт, або рап-
тове розуміння того, як можна вирішити проблему («Еврика!»), відкриття принципу її вирі-
шення, в науці розглядається як центральноутворюючий сегмент креативного процесу [6–8]. 
Тобто, йдеться про продуктивну креативність. Тому ми визначаємо інсайт як продуктивну 
креативність інтелектуального процесу творчої особистості, засновану на соціокультурних 
реаліях, яка не пов’язана з минулим досвідом.

З нашої точки зору ціннісними інсайтами творчої особистості є: інтуїція, уява, мрія, емо-
ція, натхнення, інтелект, талант, обдарованість, геніальність. Але все це не буде мати ніяко-
го значення, коли ми не будемо орієнтуватись у нашій діяльності на категоричний імператив 
моралі. Але у сучасному суспільстві впровадження штучного інтелекту як загальної цінності 
знищує людяність, розуміння моралі, гуманістичну складову творчої особистості.

Тому ми розуміємо творчу особистість як складну соціокультурну суперсистему, базисом 
якої є інсайтне мислення, що базується на ціннісних інсайтах і категоричному імперативу 



82 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

моралі. Звідси вся складність і значущість етичного та екзистенціального аспектів реаліза-
ції творчого потенціалу особистості в сучасному суспільстві. Обидва аспекти безпосередньо 
пов’язані з світоглядними підставами смисложиттєвої картини світу особистості та її твор-
чим самовизначенням через посередництво об’єктивних цінностей і розуміння значущості 
моральних складових результатів творчої діяльності.

Висновки. 
1.	 Визначення сутності творчості пов’язане з соціокультурним контекстом її реалізації, 

який детермінує багатозначність і різноспрямованість творчої діяльності. Складна глобальна 
природа сучасної творчості проявляється не тільки в тому, що вона уявляє собою створен-
ня принципово нового – нових ідей і образів, нових форм соціального життя, нових предме-
тів побуту і технологій, але і в тому, що вона реалізується на різних рівнях соціокультурної 
реальності. 

2.	 Творчий потенціал, будучи системоутворюючим фактором творчої особистості, спочат-
ку виступає вихідним моментом самореалізації індивіда і включає в себе наступні основні 
елементи: внутрішню схильність, бажання і здатність до творчої діяльності. Важливо від-
значити, що всі вони повинні існувати в якості системної цілісності, всі складові якій взає-
мообумовлюють один одного. Творчий потенціал за своєю суттю є основою самовираження 
особистості, в ході якого людина досягає нового рівня життєдіяльності, беручи участь в пере-
творенні смисложиттєвих цінностей на фундаменті гуманістичних початків і моралі.

3.	 У сучасному суспільстві, що трансформується, необхідно виявлення сукупності дій 
творчої особистості, які забезпечують збереження нею своїх унікальних ціннісно-цільових 
орієнтацій і способів ефективної реалізації творчої інтенції в різних соціокультурних контек-
стах, ґрунтуючись на ціннісних інсайтах.

4.	 Філософія творчої особистості формує певний тип свідомості, сприяє його трансформа-
ції в контексті глобалізації сучасної картини світу, стає за своєю суттю базисом відповідного 
світоглядного комплексу (відповідно, пізнавальної та світоглядної домінанти епохи) і в той 
же час не замикається в рамках виявляється світоглядної системи, стаючи фактором перетво-
рення будь-якої складної соціокультурної суперсистеми, переходу її в нову якість.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Jaeger Werner. Paideia: The Ideals of Greek Culture: Volume I: Archaic Greece: The Mind of 

Athens. Publisher:  Oxford University Press, 1986. 544 р.
2.	 Jaeger Werner. Paideia: The Ideals of Greek Culture. Volume II: In Search of the Divine 

Center. Publisher:  Oxford University Press, 1986. 464 р.
3.	 Jaeger Werner. Paideia: The Ideals of Greek Culture. Volume III: The Conflict of Cultural 

Ideals in the Age of Plato. Publisher:  Oxford University Press, 1986. 384р.
4.	 Zappen J. P. The rebirth of dialogue: Bakhtin, Socrates, and the rhetorical tradition. SUNY 

Press, 2004. 237 p.
5.	 Brogan B. R., Brogan W. A. The Socratic questioner: Teaching and learning in the dialogical 

classroom. The Educational Forum. Taylor & Francis Group, 1995. Volume 59. №. 3. P. 288–296.
6.	 R.Sternberg, T. Tardif (eds.). The nature of creativity. Cambridge. Cambridge University 

Press. 1988. 
7.	 Davidson J. The role of insight in giftedness // R. Sternberg, T. Tardif (eds.). The nature of 

creativity. Cambridge. Cambridge University Press. 1988. P. 201–222.
8.	 Gruber H., Devis S. Inching our way up Mount Olympus: the evolving-systems approach to 

creative thinking // R. Sternberg, T. Tardif (eds.). The nature of creativity. Cambridge. Cambridge 
University Press. 1988. P. 243–270.

REFERENCES
1.	 Jaeger Werner. (1986). Paideia: The Ideals of Greek Culture: Volume I: Archaic Greece: The 

Mind of Athens. Publisher: Oxford University Press. 544 р. 
2.	 Jaeger Werner. (1986). Paideia: The Ideals of Greek Culture. Volume II: In Search of the 

Divine Center. Publisher: Oxford University Press. 464 р. 



83ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

3. Jaeger Werner. (1986). Paideia: The Ideals of Greek Culture. Volume III: The Conflict of 
Cultural Ideals in the Age of Plato. Publisher:  Oxford University Press. 384 р. 

4. Zappen, J. P. (2004). The rebirth of dialogue: Bakhtin, Socrates, and the rhetorical tradition. 
SUNY Press. 237 p. 

5. Brogan, B. R., & Brogan, W. A. (1995). The Socratic questioner: Teaching and learning in the 
dialogical classroom. The Educational Forum. Taylor & Francis Group. Vol. 59. №. 3. P. 288–296. 

6. R.Sternberg, T. Tardif (eds.). (1988). The nature of creativity. Cambridge. Cambridge 
University Press.

7. Davidson, J. (1988). The role of insight in giftedness // R. Sternberg, T. Tardif (eds.). 
The nature of creativity. Cambridge. Cambridge University Press. P. 201–222.

8. Gruber, H., & Devis, S. (1988). Inching our way up Mount Olympus: the evolving-systems 
approach to creative thinking // R. Sternberg, T. Tardif (eds.). The nature of creativity. Cambridge. 
Cambridge University Press. P. 243–270. 

Borinshtein Yevgen Ruslavovych
Doctor of Philosophical Sciences, Professor,

Head of the Department of Philosophy,
Sociology and Management of Sociocultural Activities

The state institution “South Ukrainian National Pedagogical University
named after K. D. Ushynsky”

26, Staroportofrankivska str., Odesa, Ukraine
orcid.org/0000-0002-0323-4457

PHILOSOPHY OF THE CREATIVE PERSONALITY:  
VALUE INSIGHTS AND THE MEANING OF MORALITY

Relevance of the study. Problems of creative development of the individual are the most 
important in modern society, the practical implementation of which is largely determined by 
dialectical research of the features of the existence of a creative personality, on the basis of which 
only global progress is possible. A new society is impossible without a new person who is based on 
a creative personality and its self-realization, the measure of innovations in socio-cultural life, the 
quality of activity and the nature of the system of needs determined by the level of activity of the 
individual. 

The driving force of humanity is creative individuals. Creating a system for developing a creative 
personality is an urgent task of scientific knowledge. Despite a significant amount of research, today 
there is no complete concept of self-realization of a creative person. Questions about the sources 
and determinants of creativity, the relationship between personality and creativity have not been 
developed, and there is no single idea of the concept of creative potential of the individual. 

This work is aimed at studying the possibilities of conceptual understanding of the creative 
personality, its socio-cultural basis in the transforming society of the XXI century.

The aim of the study is to analyze the systemic components of a creative personality in the 
dialectical plane of value insights and the meaning of morality. The object of research is the 
representation of a person as a creative person. The subject of the research is the dialectical 
understanding of the creative personality as a special form of human existence in the sociocultural 
world, based on value insights and the categorical imperative of morality.

Theoretical and methodological foundations of the research. The theoretical basis of the 
research is: the ideas of ancient dialectics and further dialectical tradition about the role of paideia 
in the development of Man and his personal potential; understanding the meaning of values and 
morals in relation to the tradition of German classical philosophy. The methodological basis of the 
work is the methods of dialectical philosophy: the unity of logical and Historical, the ascent from 
the abstract to the concrete, and a systematic approach.

Research results. It is legitimate to consider the choice of a creative life path as a reflexive 
activity aimed at self-organization of a creative person in a multi-vector sociocultural environment. 
The formation of dialectics in ancient philosophy creates the basis for the formation of a 
methodology for studying the phenomenon of creative man, in particular, the doctrine of paideia 



84 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

allows us to consider the formation of a creative personality in Ancient Greece. The foundation 
of the work is the understanding of the phenomenon of creative personality in the context of 
ontological and existential approaches to the question of its place in the realities of sociocultural. 
This reveals both the metaphysical nature of the relationship between the creative personality and 
the universes of society and culture, and the problem of actualizing a person as a subject of creative 
activity in modern society. The significance of value insights and morals in the formation of a 
modern creative personality is shown.

Key words: person, personality, creative personality, philosophy of creative personality, 
sociocultural, transformation, values, value insights, morality, society, humanism, artificial 
intelligence.

Дата надходження статті: 12.10.2025
Дата прийняття статті: 26.10.2025

Опубліковано: 26.12.2025



85ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 1.11.122/129
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-11

Гетьман Віталій Сергійович
аспірант кафедри філософії

Дніпровського національного університету імені Олеся Гончара
просп. Науки, 72, Дніпро, Україна

orcid.org/0009-0009-8014-8606

КОНЦЕПЦІЯ ТІЛА В ФІЛОСОФІЇ МЕРЛО-ПОНТІ, САРТРА ТА ФУКО

Актуальність дослідження. Сьогодні тілесний досвід швидко перекодовують 
алгоритмічні медіа, практики медичної турботи з елементами нагляду та нові культурні 
норми ідентичності. Щоби не звести тіло до «біоматеріалу», символу чи набору даних, у 
статті розрізняються три самостійні оптики: оптика Мерло-Понті показує простір як 
спів-даний тілесності, оптика Сартра як погляд Іншого окреслює межі свободи, а оптика 
Фуко як інституції виробляють «нормальне» тіло. Така постановка дозволяє точніше 
описувати, що відбувається з тілесністю у цифрових середовищах, у клінічних протоколах і 
в міському просторі, і чому саме ці зміни мають теоретичну та практичну вагу.

Мета дослідження. Послідовно подати три окремі концепції тіла у Мерло-Понті, 
Сартра та Фуко, показавши внутрішню логіку кожної моделі, її межі й евристичний 
потенціал. Завдання полягає в реконструкції ключових положень кожного підходу, 
розрізненні рівнів опису тілесності як переживаного (Мерло-Понті), міжособового 
(Сартр) та інституційного (Фуко); уточненні базових понять і меж їх застосування. 
Виявленні точок напруження між цими рівнями там, де вони не зводяться одне до одного, 
демонстрації аналітичної придатності кожної оптики на прикладах із медицини, цифрових 
середовищ та архітектурно-міського простору. 

Метод дослідження. Поєднано феноменологічний опис тілесного досвіду (первинність 
«плоті» і просторовості), герменевтичне близьке читання першоджерел (смислові зсуви у 
Сартра) та генеалогію/археологію Фуко (історично змінні технології нормування й нагляду). 
Ці підходи зіставлено у порівняльній концептуальній аналітиці й перевірено на перетині 
філософії, медицини, культурології та архітектурних студій, щоб показати, як тілесність 
водночас конституює простір переживання і стає об’єктом знання та керованості, 
уникаючи редукціонізму кожної окремої оптики.

Результати дослідження. У роботі подано три самостійні оптики тілесності. У межах 
підходу Мерло-Понті показано тіло як «живу плоть», через яку простір постає спів-
даним переживанню й організується жестом і рухом. Аналіз Сартра висвітлює, як погляд 
Іншого та афекти сорому і свободи формують способи самопозиціювання, не знімаючи 
матеріальності тіла. Розгляд Фуко окреслює історично змінні технології дисципліни й 
біовлади, через які інституції виробляють уявлення про «нормальне» тіло та керованість 
популяцій. Сукупно ці результати фіксують три різні рівні опису, переживаний, міжособовий 
та інституційний, і уточнюють межі кожного без спроби їх звести в єдину модель.

Ключові слова: втілення, прожите тіло, інтерсуб’єктивність, Інший, свобода і сором, 
дисципліна і біовлада, нормалізація, нагляд, суб’єктивація.

Вступ. Ми живемо в інформаційно-постіндустріальному середовищі, де алгоритмічні 
медіа, біомедичні протоколи та стандартизовані уявлення про «нормальність» стрімко 
перекодовують тілесний досвід. Технології пришвидшують обіг даних, але не знімають 
питання про те, як саме визначати прогрес і які межі має влада над тілом, індивідуальним і 
«суспільним». Тому розмова про тілесність потребує ширшої оптики, що поєднує історичну 
чутливість, міжкультурний діалог та етику самовдосконалення, аби утримати баланс між 
утилітарною ефективністю й людською гідністю. У цьому контексті стаття звертається до 
трьох автономних, але взаємодоповнювальних рамок: феноменології «живої плоті» (Мерло-

© Гетьман В. С., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



86 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Понті), екзистенційного виміру погляду Іншого (Сартр) та генеалогії дисциплін і біовлади 
(Фуко). Таке розведення рівнів переживаного, міжособового та інституційного дозволяє 
точніше окреслити, що саме відбувається з тілесністю у цифрових середовищах, у медицині 
й міському просторі, не зводячи різні пласти до єдиної схеми. Мета це показати межі й 
евристику кожної оптики та надати інструментарій коректного вибору аналітичної рамки 
залежно від характеру проблеми, поєднуючи методологічну строгість із відкритістю до 
творчого потенціалу людського досвіду.

Мета та завдання. Обґрунтувати й системно представити три автономні, але 
взаємодоповнювальні оптики аналізу тілесності (Мерло-Понті, Сартр, Фуко), показавши 
їхню внутрішню логіку, межі застосування та евристичний потенціал у сучасних контекстах 
медицини, цифрових середовищ і міського простору. 

Реалізації цієї мети підпорядковано такі завдання:
1)	реконструювати ключові положення кожного підходу та розвести рівні опису 

тілесності: переживаний (феноменологія «плоті»), міжособовий (погляд Іншого) й 
інституційний (дисципліна/біовлада).

2)	уточнити базові поняття кожної рамки та визначити їхні межі коректного застосування.
3)	виявити точки напруження між рівнями там, де вони не зводяться один до одного, і 

показати наслідки редукціонізму.
4)	перевірити аналітичну придатність кожної оптики на прикладах із клінічної практики, 

цифрових інтерфейсів та урбаністичних сценаріїв.
5)	запропонувати критерії вибору аналітичної рамки залежно від типу проблеми та 

дослідницької ситуації. 
Об’єкт дослідження це концептуальні моделі тілесності у сучасній філософії та їх прояви 

в соціокультурних практиках. Предмет дослідження це методологічні підстави розмежування 
переживаного, міжособового та інституційного рівнів опису тіла та їхня евристика для 
аналізу медицини, цифрових середовищ і міського простору. 

Методи дослідження. Концептуальна рамка роботи спирається на довгу інтелектуальну 
традицію осмислення тілесності: від класичних джерел (Сократ, Платон, Аристотель) і 
християнської антропології (Аврелій Августин) до новочасних моделей субстанції, афекту 
та суб’єктності (Р. Декарт, Б. Спіноза, Дж. Локк, Г. В. Лейбніц). У XIX–XX століттях 
предмет окреслюється через критику метафізики та пріоритет досвіду (А. Шопенгауер, 
Ф. Ніцше, А. Бергсон), а також через феноменологію, екзистенціальну філософію та 
генеалогію влади/знання (Е. Гусерль, М. Шелер, М. Мерло-Понті, Ж.-П. Сартр, М. Фуко). 
Сучасний горизонт уточнюється дискусіями про «плоть», інтеркорпоральність і дарування 
(М. Анрі, Ж.-Л. Нансі, Ж.-Л. Маріон), біополітику та некрополітику (Дж. Агамбен, 
А. Мбембе), пластичність і формування суб’єкта (К. Малабу), а також феміністською, квір- 
і постгуманістичною критикою (Дж. Батлер, Д. Гарравей/Д. Гаравей). Для українського 
контексту важливою є рецепція цих підходів у соціальній філософії, культурології та 
медичних гуманітарних науках, де тілесність розглядається як перетин біологічного, 
соціального й символічного вимірів.

Результати. Концепція тіла як «живої плоті» у філософії Моріса Мерло-Понті глибоко 
вкорінена у його феноменологічному підході до людського буття. Моріс Мерло-Понті 
стверджує, що простір не можна сприймати як щось зовнішнє, відокремлене від нас, що 
просто існує перед нами. Натомість простір слід розглядати як середовище, відлік якого 
починається від нас самих, виступаючи своєрідною нульовою точкою відліку. Ми не 
сприймаємо його ззовні, немов сторонні спостерігачі. Навпаки, ми перебуваємо всередині 
простору, і він цілком охоплює нас. Таким чином, простір не розташований перед нами як 
окремий об’єкт, а огортає нас з усіх боків [1]. Критиці піддається, з одного боку, тенденція 
прирівнювати людське тіло до об’єктів зовнішнього світу, розглядаючи його як матеріальну 
річ, протиставлену мисленню; з іншого – уявлення про тіло як механізм чуттєвого сприйняття, 
який лише передає враження для подальшого осмислення розумом. Такий підхід спирається 



87ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

на традиційний дуалізм тіла і душі, однак долається через об’єднання цих протилежностей у 
єдине цілісне поняття – Тіло [2]. У своїй фундаментальній праці «Феноменологія сприйнят-
тя» [3] він пропонує бачення тіла як точки перетину між свідомістю та об’єктивною реальні-
стю. Замість класичного дуалізму, тіло у Мерло-Понті є суб’єктом, що формує досвід і пере-
живає його. Він використовує термін chair («плоть»), який охоплює феноменологічний вимір 
тілесності, акцентуючи на її взаємодії з оточенням. Це сприйняття тілесності, за словами Мер-
ло-Понті, підриває ідею, що світ є статичною об’єктивною даністю. У роботі «Знаки» [4] він 
наголошує, що тілесність формує просторовість, адже саме через рухи, дотики й чуття ми від-
криваємо світ. Цей підхід тісно переплітається з філософією Гайдеггера, особливо його кон-
цепцією «буття-в-світі», проте Мерло-Понті фокусується на ролі тіла як основної точки входу 
в досвід. Розвиток цієї ідеї спостерігається у роботі Річарда Шустермана «Тілесна свідомість: 
філософія усвідомленості та сомаестетика» [5], де автор розглядає практичний вимір тілесно-
го досвіду, зокрема через йогу та соматичні практики. Мерло-Понті також вводить ідею плоті 
як інтерсуб’єктивного феномена. Тіло є не лише «медіатором» між світом і свідомістю, але й 
способом зустрічі з іншими. Акт дотику не лише підтверджує існування іншого, але й фор-
мує спільний досвід. Окремої уваги заслуговує те, як поняття «живої плоті» резонує у сучас-
них феміністичних теоріях. Джудіт Батлер у своїй праці «Важливі тіла» [6] наголошує, що 
тілесність є активним учасником у створенні гендерних ідентичностей. Зокрема, вона акцен-
тує, що тіло не є лише пасивним об’єктом культурного впливу, а бере участь у формуванні 
смислів і практик. Це підводить до інших постгуманістичних ідей які трактують тілесність як 
точку динамічної взаємодії між матеріальними й дискурсивними практиками. Концепція плоті 
у Мерло-Понті виявляється універсальною й міждисциплінарною. Вона виходить за межі 
феноменології, знаходячи відображення в психології, соціології, культурології, медицині та 
навіть у практичних аспектах тілесного досвіду. Наприклад, тілесна травма може радикально 
змінювати самосвідомість і ставлення до світу, і концепція плоті дає змогу осмислити 
ці переживання з нової перспективи. Інтегруючи ідеї плоті у свої дослідження, сучасна 
академічна думка демонструє, наскільки актуальною залишається філософія Мерло-Понті 
для розуміння людського буття в усій його складності. Тіло перестає бути лише фізичним 
об’єктом; воно стає живим суб’єктом, через який ми взаємодіємо, переживаємо і творимо світ. 
Концепція простору і тіла в працях Моріса Мерло-Понті є радикальним переосмисленням 
феноменологічної традиції, яка раніше акцентувала увагу на суб’єктивному досвіді як такому, 
що відокремлений від тіла. Його ключова праця «Феноменологія сприйняття» [7] стала 
основоположною для цієї трансформації, стверджуючи, що простір не є зовнішньою та не-
змінною категорією, а конституюється через тілесність. Простір стає явищем, яке постійно 
переживається й створюється у взаємодії суб’єкта з середовищем. На відміну від класичної 
геометрії, простір у розумінні Мерло-Понті – це жива структура, яка існує лише в контексті 
тілесного досвіду. У контексті тілесності простір набуває динамічного характеру. Як Мерло-
Понті пояснює в «Видиме і невидиме» [8], бачення, яке традиційно вважалося пасивною 
оптичною функцією, насправді є інтерактивним процесом, нерозривно пов’язаним із тілом. 
Зір – це не просто інструмент сприйняття об’єктів у тривимірному просторі, а спосіб, яким 
тіло переживає цей простір. Зокрема, він наголошує, що бачення – це форма взаємодії між 
суб’єктом і світом, де тіло функціонує як посередник. Це положення мало значний вплив на 
сучасні дослідження у сфері архітектури та урбаністики. Наприклад, як міське середовище 
може створювати простір, який стає продовженням людського тіла, дозволяючи інтегрувати 
фізичне середовище у процес сприйняття. У своїй праці «Око і Дух» [9] Мерло-Понті розши-
рює цю концепцію на мистецтво, особливо живопис і скульптуру. Він зазначає, що художник 
сприймає світ не як пасивний споглядач, а як активний учасник просторового досвіду. Худож-
ній акт стає способом створення простору, який поєднує внутрішній і зовнішній світи. Осо-
бливий акцент Мерло-Понті робить на взаємозв’язку простору й руху. Простір, як він ствер-
джує, формується через тілесну активність, а рухи тіла є не просто фізичними процесами, але 
й актами творення сенсу. У цьому контексті жест стає центральним поняттям, яке він розвиває 



88 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

у раніше згаданому «Видиме і невидиме». Жест не просто виражає, а й створює простір, фор-
муючи відчуття глибини, напрямку і навіть часу. 

Медична феноменологія також знайшла в ідеях Мерло-Понті потужний інструмент для 
аналізу. Хаві Карел у книзі «Феноменологія хвороби» [10] описує, як хвороба змінює не лише 
фізичний стан людини, але й її сприйняття простору. Для пацієнта простір може стати загроз-
ливим або обмеженим, залежно від того, як його тіло функціонує у взаємодії з навколишнім 
середовищем. Наприклад, відчуття замкнутості у лікарняній палаті чи обмеження мобільності 
через біль трансформують просторовий досвід, роблячи його більш інтенсивним і суб’єктив-
ним. Просторовість в архітектурі нерозривно пов’язана з рухом тіл через середовище. Архі-
тектурні об’єкти, такі як сходи чи тунелі, не просто існують як функціональні елементи; вони 
пропонують досвід, який тіло переживає через свої сенсорні і моторні можливості.

Когнітивна наука також інтегрувала ці ідеї у свої дослідження, всередині часто 
стверджують, що тіло є центральним механізмом, який дозволяє нам сприймати відстань, 
форму і навіть текстуру об’єктів, роблячи сприйняття простору активним процесом. Таким 
чином, концепція простору і тіла, розроблена Мерло-Понті, є не лише філософським 
внеском, але й основою для сучасного міждисциплінарного аналізу. Вона вплинула на різні 
галузі – від архітектури до медицини, від мистецтва до когнітивних наук, підтверджуючи, 
що простір є динамічним явищем, яке нерозривно пов’язане з тілесністю. Саме тому Моріс 
Мерло-Понті є однією із центральних фігур феноменології, що радикально переосмислила 
розуміння тілесності, яке стало визначальним для філософської думки ХХ століття. У своїй 
фундаментальній праці «Феноменологія сприйняття», він розглядає тіло не як об’єкт у 
класичному розумінні, а як суб’єкт, через який ми існуємо у світі. Його концепція «живої 
плоті» заклала основу для подальших досліджень у багатьох гуманітарних та соціальних 
дисциплінах. Тіло для Мерло-Понті – це не просто матеріальна оболонка, а динамічний 
центр, через який відбувається взаємодія між внутрішнім і зовнішнім світом. Ця ідея резонує 
у сучасному філософському дискурсі, де тілесність розглядається як ключовий аспект 
людського існування. Наприклад, Мішель Фуко у своїй праці «Наглядати і карати» [11] звер-
тає увагу на те, як тіло стає об’єктом дисципліни й контролю, що формує соціальні ієрархії. 
Фуко розкриває, як механізми влади проникають у найінтимніші сфери людського існуван-
ня, створюючи дисциплінарні тіла, і в цьому сенсі його думки є непрямим розвитком фено-
менологічного підходу Мерло-Понті. Інший видатний мислитель, Жак Дерріда, у своїй ро-
боті «Про дотик – Жан-Люк Нансі» [12] досліджує феномен дотику, спираючись на поняття 
міжсуб’єктивності Мерло-Понті. Для Дерріда дотик є особливим тілесним актом, який роз-
криває межі між суб’єктом і іншим. Використовуючи деконструктивістський метод, Деррі-
да переглядає традиційні уявлення про тілесність, перетворюючи її на динамічний процес 
взаємодії і розриву. У свою чергу, Жан-Люк Нансі в «Корпус» [13] розвиває ідею «спільної 
плоті», наголошуючи на тому, що тілесність завжди є водночас індивідуальною і колектив-
ною. Нансі доводить, що тіло – це місце зустрічі не лише суб’єктів, а й культурних, соці-
альних і навіть політичних сил. Ідеї Мерло-Понті також мали значний вплив на сучасні 
дослідження постгуманізму та вплив технологій на сприйняття тіла. Часто аналізується як 
віртуальні технології змінюють наше розуміння простору і тілесності. В цифрову епоху межі 
між фізичним і віртуальним тілом дедалі більше стираються, що кидає виклик традиційним 
феноменологічним уявленням про тілесність.

Фредерік Гросс у своїй книзі «Філософія ходьби» [14] повертається до ідеї тіла як спосо-
бу переживання світу. Гросс наголошує, що ходьба – це фундаментальний акт, який дозво-
ляє людині переосмислити своє місце у світі, створюючи нові сенси через тілесний досвід 
руху. Його думки перегукуються з ідеями Мерло-Понті про тіло як центр створення сенсу. Не 
менш важливим є вплив Мерло-Понті на когнітивну науку, адже феноменологічні уявлення 
про тіло як активного учасника сприйняття і мислення відкривають нові горизонти у розу-
мінні когнітивних процесів. Тіло не є просто посередником між розумом і світом, а основним 
елементом у структурі свідомості.



89ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

У галузі архітектури і дизайну концепції Мерло-Понті стали основою для осмислення 
тілесного досвіду простору. Архітектурний простір може формувати людське сприйняття 
і взаємодію з довкіллям. Архітектура, побудована з урахуванням тілесного досвіду, здатна 
значно змінити спосіб, у який люди взаємодіють із простором. Спадщина Мерло-Понті 
залишається центральною у багатьох сучасних дискусіях, а особливо в сучасній французькій 
філософії тіла. Його ідеї про тіло, простір і міжсуб’єктивність продовжують надихати 
філософів, когнітивістів, антропологів та митців. У світі, що дедалі більше залежить від 
технологій, розуміння тілесності як динамічного і багатовимірного феномена стає все більш 
актуальним.

У філософії Жана-Поля Сартра концепція тіла як «для-себе» і «для-іншого» є ключовою 
для розуміння його екзистенційної антропології. Ці модальності буття тіла розкривають 
подвійність людського існування, в якому тіло є як суб’єктивним переживанням, так і 
об’єктом у світі. У своїй основній праці «Буття і ніщо» [15], Сартр досліджує ці аспекти, нада-
ючи тілу центральну роль у взаємодії суб’єкта зі світом і з іншими. У модальності «для-себе» 
тіло сприймається як суб’єктивний елемент, який не може бути повністю об’єктивованим. Для 
Сартра тіло – це не просто матеріальна оболонка, а безпосередній посередник між свідомістю 
і світом. Воно переживається «зсередини», як засіб, через який суб’єкт може реалізовувати 
свою свободу і проекти. Це тіло, яке не споглядається, а діє, воно є джерелом руху і діяльно-
сті, уможливлюючи взаємодію з реальністю. Наприклад, Сартр пише, що тіло як «для-себе» 
ніколи не може бути повністю відокремленим від свідомості, оскільки саме через тіло людина 
опановує світ і створює свій досвід. Це підтверджується у ситуаціях, коли людина переживає 
тіло як природне продовження себе, яке не потребує постійного усвідомлення, наприклад, під 
час руху чи фізичної роботи. Проте існує інша модальність буття тіла – «для-іншого». У цій 
перспективі тіло стає об’єктом сприйняття іншої людини, втрачаючи свою суб’єктивну непо-
рушність. Через погляд іншого суб’єкт починає усвідомлювати себе як тіло, яке є видимим і 
оцінюваним. Цей феномен Сартр аналізує у знаменитому розділі про погляд, де пояснює, що 
зустріч з іншим завжди передбачає визнання власної тілесності як об’єктивованої. Наприклад, 
коли людину застають зненацька, вона може відчути сором, бо її тіло, яке раніше функціону-
вало як інструмент її волі, тепер оцінюється і визначається іншою особою. Така ситуація ого-
лює напруження між свободою суб’єкта і його залежністю від сприйняття іншого. У цьому 
контексті тіло як «для-іншого» втрачає свою суб’єктивність і стає річчю серед інших речей. 
Ця об’єктивація породжує екзистенційний конфлікт, адже людина, яка прагне свободи, зму-
шена приймати, що її тіло може бути використане для ідентифікації, судження чи маніпуля-
ції з боку інших. Сартр наголошує, що саме через це людина відчуває себе роздвоєною: вона 
є і суб’єктом, і об’єктом одночасно. Наприклад, у сексуальному контексті тіло виступає вод-
ночас джерелом насолоди для суб’єкта і полем, на яке проєктуються бажання іншого, що ще 
більше загострює напруження між цими модальностями. Ця подвійність буття тіла має гли-
бокі екзистенційні наслідки. Вона показує, що людське існування невіддільне від взаємодії з 
іншими, які обмежують і формують свободу суб’єкта. Наприклад, Якоб Саліба у своїй статті 
«Сартр про тіло в “Буття і ніщо”» [16] підкреслює, що тіло в думці Сартра є водночас носієм 
нашої свободи і полем, де ця свобода стикається з межами, нав’язаними суспільством та інши-
ми людьми. Акцент на особистості, що є ключовим у Сартровій антропології та його філософ-
ському підході загалом, до певної міри суперечив усталеній традиції філософії, орієнтованій 
на універсальні принципи. Натомість увага до індивідуального значно органічніше поєднува-
лася з іншою сферою зацікавлень Сартра – літературою [17].

Концепція тіла як «для-себе» і «для-іншого» розкриває напруження між автономією і 
залежністю, що є центральним для екзистенційної думки Сартра. Вона демонструє, що 
тіло не є лише матеріальним об’єктом, але також динамічним елементом, який визначає 
способи буття у світі. Свобода та обмеження тілесності у філософії Жана-Поля Сартра є 
ключовими аспектами його екзистенційного аналізу людського буття. Сартр розглядає тіло 
як одночасно інструмент свободи і джерело обмежень, що формують людську взаємодію зі 



90 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

світом та іншими людьми. Тіло як носій свободи у філософії Сартра є тим, через що людина 
здійснює свої проекти, пізнає світ і реалізує себе. Свобода, яку Сартр вважає центральною 
характеристикою людського існування, не може бути абстрагованою від тілесності. Тіло 
виступає в якості інструмента, який дозволяє людині впливати на світ, будувати плани та 
досягати цілей. Наприклад, він зазначає, що тіло є «природним розширенням свідомості» 
[16, с. 301], через яке суб’єкт отримує доступ до світу, оскільки дія і сприйняття є неможли-
вими без тілесного посередництва. У цьому сенсі тіло є передумовою свободи, оскільки воно 
відкриває можливості для дії. Відповідно, смерть це зовнішній чинник, що не піддається 
контролю чи впливу з боку людини. Він вважав, що вона здатна обмежити або навіть позба-
вити особистість її свободи. Для нього смерть означала остаточне припинення свободи, сві-
домого існування та людської трансценденції. Це момент, у якому завершується людська сут-
ність і вичерпуються всі подальші можливості. Оскільки смерть припиняє здатність людини 
до трансценденції та накладає межі на її потенціал, вона тим самим обмежує і її свободу [18].

Окрім цього тіло накладає також інші обмеження на людську свободу. Людина не вибирає 
свого тіла, але змушена приймати його як факт, який впливає на її буття у світі. Саме тому 
Сартр є одним із ключових представників атеїстичного екзистенціалізму. У його філософській 
концепції людина постає як неповторна істота, наділена правом самостійного вибору, а 
головним проявом її буття виступає свобода. За Сартром, справжня свобода полягає у 
можливості бути собою. У своїй праці «Екзистенціалізм – це гуманізм» він підкреслює, що 
атеїстичний екзистенціалізм є логічно послідовнішим за християнське вчення, оскільки 
виходить із того, що людина спершу просто існує – народжується і входить у світ, а вже 
потім формує власну сутність через процес самовизначення [19]. Ця обмеженість, за Сартром, 
є частиною «фактичності» людського існування – тих обставин, які людина не обирає, але 
з якими повинна працювати. Наприклад, у ситуаціях хвороби або старіння тіло може става-
ти «перешкодою» для реалізації проектів, нагадуючи людині про її вразливість і смертність. 
У цьому сенсі тіло, як він пише, є водночас «моїм» і «чужим», бо воно може виходити з-під 
контролю. Тіло також виступає ареною боротьби між бажанням і свободою. У своєму аналізі 
сексуальності Сартр звертає увагу на те, що тілесні бажання часто суперечать екзистенційно-
му прагненню до свободи. Сексуальне бажання, за Сартром, є спробою суб’єкта заволодіти 
свободою іншого через його тіло, але при цьому воно одночасно обмежує і самого бажаючо-
го. Це створює парадокс: тіло, яке є джерелом насолоди, одночасно стає джерелом залежно-
сті, що позбавляє суб’єкта автономії. Сартр також наголошує, що обмеження тілесності не є 
лише фізичними. Соціальні й культурні контексти, в яких існує людина, накладають додатко-
ві межі на те, як її тіло сприймається і функціонує у світі. Наприклад, у вже згаданій в цьо-
му дослідження статті Джудіт Батлер «Гендерні проблеми», яка частково перегукується з іде-
ями Сартра, аналізується, як соціальні норми формують тілесну ідентичність, обмежуючи 
свободу індивіда через гендерні очікування. У цьому сенсі тілесність завжди є політичною та 
соціально детермінованою. Попри ці обмеження, Сартр стверджує, що людина може подолати 
їх через прийняття власної «закинутості» у світ. У своєму тексті «Екзистенціалізм – це 
гуманізм» [20] він зазначає, що свобода не є абсолютною, але людина завжди має можливість 
вільно визначити свою позицію щодо власного тіла та обставин. Це означає, що навіть обме-
ження тілесності можуть стати підґрунтям для створення нових можливостей, якщо суб’єкт 
прийме їх як частину свого існування. Таким чином, у філософії Сартра тілесність постає як 
одночасно умова і виклик для свободи. Тіло відкриває можливості для дії, але водночас нага-
дує людині про її обмеження – фізичні, соціальні та екзистенційні. Ця напруга між свободою і 
межами є одним із центральних аспектів екзистенціального розуміння людського буття.

Сучасні дослідники продовжують аналізувати концепцію тілесності у філософії Жана-
Поля Сартра, зокрема, звертаючи увагу на її вплив у різних контекстах. Наприклад, у статті 
«Сартр про втілення, дотик і «подвійне відчуття»» Дермот Моран [21] досліджує, як сар-
трівське розуміння тіла може бути застосоване до сучасних політичних та соціальних пи-
тань, підкреслюючи його актуальність у дискусіях про ідентичність та владу. А в праці «Тіло, 



91ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Я та інші: Гардінг, Сартр і Мерло-Понті про інтерсуб’єктивність» Брентін Рамм [22] аналі-
зує феноменологічний підхід Сартра до тілесності, розглядаючи, як його ідеї можуть бути ін-
тегровані в сучасні філософські дебати про суб’єктивність та об’єктивацію тіла. Концепція 
тілесності у філософії Сартра залишається предметом активного обговорення та переосмис-
лення в сучасній академічній спільноті. Концепція екзистенційної автентичності у філосо-
фії Жана-Поля Сартра тісно пов’язана з його розумінням тілесності як невід’ємного аспекту 
людського існування. Для Сартра тіло є не просто фізичним об’єктом, а основою взаємодії 
людини зі світом і способом, через який вона може виявляти свою свободу. Він пояснює, що 
прийняття своєї тілесності є необхідною умовою для досягнення автентичності, оскільки 
тіло не тільки визначає обмеження існування, але й відкриває нові можливості для свободи. 
Автентичність, за Сартром, означає здатність індивіда визнавати свою, як вже було сказано, 
«закинутість» у світ, включаючи всі аспекти своєї тілесності, і на цій основі творити своє 
життя. Людина не може заперечувати факт свого існування у світі через тіло, але вона може 
вирішити, як взаємодіяти зі своїм тілом і з його обмеженнями. У цьому сенсі, тіло стає 
інструментом самопізнання, що дозволяє індивіду усвідомити свою скінченність і, водночас, 
можливість трансцендувати ці межі через свободу. Як зазначає Сартр, автентичність 
вимагає від людини прийняття власної тілесності як частини її екзистенції, а не як чогось 
чужого чи відчуженого. Одним із найбільш промовистих прикладів, який демонструє 
цей зв’язок, є аналіз сорому в контексті «погляду іншого». Коли людина усвідомлює себе 
об’єктом спостереження, її тіло стає для неї чужим. Це породжує почуття відчуження, яке, 
за Сартром, можна подолати лише через прийняття цього факту. У статті «Юрсенар, Сартр 
і межі автентичності» [23] Діонісіос Капсакіс пише, що автентичність вимагає, щоб суб’єкт 
визнав своє тіло як частину свого існування, навіть у тих моментах, коли воно здається від-
чуженим через взаємодію з іншими. Цікаво, що Сартр також наголошує на можливості вико-
ристання тіла для створення нових сенсів і значень. У своєму аналізі свободи він вказує, що 
тіло може бути не тільки об’єктом зовнішніх впливів, але й засобом для перетворення світу. 
Це особливо яскраво простежується у його міркуваннях про творчість, де тіло стає носієм 
самовираження та способом протистояти нав’язаним обмеженням. Як зазначає Дермот Мо-
ран у його вже згаданій праці, автентичне існування передбачає не уникнення тілесності, а її 
інтеграцію у загальний проект людської свободи. Тіло в філософії Сартра постає не лише як 
обмеження, але й як шлях до екзистенційної автентичності. Воно є точкою перетину між сво-
бодою і необхідністю, через яку індивід може досягти більш глибокого розуміння свого буття 
у світі. Це підтверджує, що автентичність можлива тільки тоді, коли людина приймає свою 
тілесність як фундаментальний аспект власної екзистенції. Сартр визначав «я» як своєрідну 
порожнечу в щільності буття. Це означає, що якщо людина сприймає себе як незалежну від 
«буття-в-собі» і вважає, що її свобода охоплює навіть несвідомі аспекти її існування, то вона 
справді набуває незалежності від зовнішнього світу. У цьому контексті індивід приходить 
до усвідомлення своєї абсолютної свободи, яка, з точки зору об’єктивної реальності, є 
Ніщо. Проте це Ніщо виявляється більш істинним, ніж уявна сталість буття, адже сама ця 
незмінність є ілюзорною. Справжньою реальністю, за Сартром, є буття людини в часі – низка 
окремих моментів її існування. Саме ця динамічна природа складає сутність «буття-для-
себе». На думку філософа, таке буття наділене абсолютною свободою, а все, що здається нам 
продиктованим зовнішніми обставинами чи необхідністю, насправді є результатом нашого 
фундаментального вибору й первинної свободи [24]. Філософія тілесності Жана-Поля 
Сартра, попри її значний вплив, викликала як захоплення, так і критику з боку сучасників та 
пізніших мислителів, що призвело до подальшого розвитку цієї тематики у різних інтелекту-
альних напрямках. Наприклад, одним із найвизначніших критиків і водночас продовжувачів 
сартрівських ідей був раніше згаданий Моріс Мерло-Понті, який у своїй праці «Феномено-
логія сприйняття» заперечував надмірну увагу Сартра до конфлікту між «для-себе» і «для-ін-
шого». Мерло-Понті наголошував, що тіло є не лише об’єктом чи інструментом, а основою 
нашого досвіду світу. Він стверджував, що Сартр надто залежав від дихотомічного мислення, 



92 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

і запропонував натомість розглядати тіло як «живе тіло», через яке ми органічно інтегруємо-
ся у світ.

Ідеї Сартра про тілесність досі зазнає розвитку та критики. Сучасні дослідники 
продовжують розширювати його концепції, інтегруючи їх у нові контексти, від гендерної 
теорії до цифрової культури. Філософія тілесності Жана-Поля Сартра представляє складний 
і багатовимірний аналіз людського буття, де тіло виступає одночасно як основа свободи та 
джерело обмежень. Сартр наголошує, що тіло є невіддільним від людської суб’єктивності, 
воно не лише функціонує як інструмент свідомості, але й визначає спосіб, у який суб’єкт 
існує у світі та взаємодіє з іншими. Ця динаміка між свободою та обмеженнями, яка 
визначає сартрівське бачення тілесності, залишається однією з ключових тем у сучасних 
філософських дискусіях. Загалом, філософія Сартра про тілесність не лише відкрила нові 
горизонти для розуміння людської суб’єктивності, але й залишила багато питань, які досі 
активно обговорюються у сучасній академічній думці, особливо в контексті сучасної 
французької філософії тіла. 

Мішель Фуко у своїй відомій та визнаній праці «Наглядати й карати: Народження 
в’язниці» [25] висуває ідею про тіло як об’єкт дисциплінарної влади, що зазнає постійно-
го контролю та впорядкування. Він розглядає тіло не як пасивний субстрат чи лише фізичну 
даність, а як активний елемент у процесах влади, який формується і моделюється під впли-
вом конкретних історичних та соціальних умов. У контексті дисциплінарного суспільства 
тіло стає носієм значень і функцій, які підлягають раціоналізації та нормалізації з боку влади. 
Простір відіграє ключову роль у формуванні суспільного життя та функціонуванні будь-якої 
форми влади. Мішель Фуко розглядав владу через призму її просторової організації, аналізу-
ючи її як специфічну систему соціально-просторових відносин. Він вважав, що ефективність 
влади визначається не стільки її здатністю привласнювати ресурси, скільки розташуванням її 
інституцій. Водночас неможливо розглядати взаємозв’язок між владою і простором без ура-
хування конкретних соціальних практик, оскільки він завжди вбудований у специфічні істо-
ричні контексти та суспільні взаємодії, які виникають у певних локалізованих умовах [26]. 
Фуко демонструє, як інститути школи, армії, фабрики, лікарні, застосовують до тіл техніки 
контролю, перетворюючи їх на «слухняні тіла». Ці техніки включають розчленування часу 
(через розклади, розпорядки), простору (через ієрархічне розташування в приміщеннях), рухів 
і навіть думок. Наприклад, у розділі про дисципліну він показує, як з’являється «дрібна влада» 
через такі, на перший погляд, незначні дії, як стройові тренування чи визначення правильної 
постави. Ці практики формують «політичну анатомію тіла» – сукупність норм і правил, що 
роблять його придатним для продуктивної діяльності. Особливість підходу Фуко полягає 
у його здатності виявити неочевидні аспекти взаємозв’язку тіла і влади. Методологічний 
підхід Фуко зосереджений на запереченні універсальних узагальнень, які прагнуть визначити 
дух або наукову парадигму певного періоду. Він наполягає на тому, що подібна цілісність є 
ілюзорною і не має реального існування [27]. Дисциплінарна влада працює не лише через при-
мус, але й через впровадження механізмів спостереження, які внутрішньо регулюють пове-
дінку суб’єктів. Важливим прикладом тут є паноптикон – архітектурна структура, яку Фуко 
використовує як метафору для опису сучасних форм влади. Паноптична організація простору 
робить тіло постійно видимим, а сама ця видимість змушує людину поводитися так, ніби за 
нею постійно спостерігають. У результаті суб’єкт не лише підкоряється зовнішній владі, але 
й починає сам контролювати себе. Інший важливий аспект – тілесність як об’єкт знання. Фуко 
показує, що контроль над тілом неможливий без його детального дослідження, класифіка-
ції та впорядкування. Зародження таких наук, як анатомія, медицина, фізіологія, відбувалося 
не лише в рамках наукового прогресу, але й у контексті дисциплінарної влади, яка прагнула 
зробити тіло прозорим і передбачуваним. Наприклад, у XVIII столітті спостерігається під-
вищена увага до «норми» як категорії, що дозволяє оцінювати тілесні характеристики – від 
фізичного здоров’я до моральної поведінки. Таким чином, знання про тіло стає водночас ін-
струментом влади і результатом її роботи [28]. Проте з іншого боку Фуко вбачає безпосередній 



93ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

зв’язок між народженням критики та просвітництвом. Завдання критики, за Кантом, полягає 
у визначенні «законного використання розуму», що дозволяє дати відповідь на три ключо-
ві запитання: «що я можу знати?», «що мені слід робити?» та «на що я можу сподіватися?». 
Жодна релігія, традиція чи зовнішній авторитет не можуть дати остаточної відповіді на ці 
питання–їхня розв’язка лежить виключно в компетенції людського розуму. Саме критика стає 
інструментом, що допомагає людині усвідомити власні межі та вийти зі стану інтелектуальної 
несамостійності. Відтак, Фуко наголошує, що «Просвітництво–це епоха Критики». Проте 
якщо Кант окреслив межі людського знання, морального вибору та надії, то Фуко, навпаки, 
вважає, що ці обмеження не є остаточними–їх можна подолати через самовдосконалення, 
зміну способу мислення і практик діяльності [29]. До цього, слід зазначити, що людина інди-
відуалізується лише в результаті багатовікового історичного процесу. В давньому світі особи-
стість була підпорядкована суспільству, громадянин існував задля держави. Приватне життя 
було підкорене спільноті й було лише засобом для виконання громадянських обов’язків [30].

Фуко також звертає увагу на те, як дисциплінарна влада створює «ідеальний образ тіла», 
який стає зразком для наслідування. Це тіло повинно бути ефективним, сильним, здатним до 
продуктивної діяльності і контрольованим у своїх бажаннях. У цій точці він перетинається 
з пізнішими теоріями, наприклад, Жаном Бодріяром, який у своїх роботах розвиває думку 
про символічний контроль через ідеалізовані образи. Що важливо, дисциплінарна влада за 
Фуко не є централізованою чи видимою. Вона розпорошена в мережі суспільних відносин 
і діє через «малі механізми» – від розташування меблів у класі до регламентації рухів на 
виробництві. Це означає, що кожен член суспільства стає як об’єктом, так і носієм влади. 
У цьому полягає радикальна новизна підходу Фуко: тіло стає точкою перетину безлічі сил, що 
працюють як на його формування, так і на його підкорення [31]. Таким чином, тіло як об’єкт 
влади у філософії Фуко постає не лише як фізична реальність, а як соціальна конструкція, під-
дана постійному впливу дисциплінарних технік і дискурсів. Його філософія відкриває шлях 
до розуміння того, як влада працює через найінтимніші аспекти людського існування, форму-
ючи не лише поведінку, але й саму ідентичність. Поняття біовлади, яке Мішель Фуко вперше 
вводить у своїй праці «Історія сексуальності. Воля до знання» [32], стало ключовим для розу-
міння сучасних форм управління людським життям. У цій концепції він переходить від аналі-
зу дисциплінарної влади, що фокусується на індивідуальному тілі, до ширшого уявлення про 
владу, яка охоплює популяції, регулюючи біологічні процеси, такі як народжуваність, смерт-
ність, здоров’я і хвороби. Наприклад, домінуюче уявлення про секс не відповідає його справж-
ній природі і є результатом «політичної економії тіла», яка трансформує секс у дискурс про 
секс, що закріплюється в певних регулюючих його законах. Тому у випадках, коли об’єктом 
бажання стають певні конкретні частини іншого тіла з відповідними їм реакціями (не тіло, а 
його фрагменти) або задоволення лише власного тіла (лише власне тіло), ціль бажання – вті-
лення плоті – не досягається. Тут втрачається тіло іншого як бажане. Без присутності іншого 
бажання втрачає сенс [33]. Біовлада, на відміну від прямого примусу, функціонує через управ-
ління життям, створюючи нові норми, що проникають у всі аспекти тілесності. Фуко наголо-
шує, що з XVIII століття влада починає функціонувати не лише через заборону чи покарання, 
а й через стимулювання та регулювання життя. У цьому контексті тіло перестає бути виключ-
но об’єктом примусу, стаючи натомість основою для вироблення політичних стратегій, спря-
мованих на оптимізацію людського капіталу. Наприклад, держава вводить програми вакцина-
ції, які з одного боку покликані захищати індивідуальне здоров’я, але з іншого – забезпечують 
функціонування робочої сили. Цей аспект розкривається у «Народження біополітики» [34], 
де Фуко аналізує, як економічні інтереси впливають на механізми регулювання людського 
життя. Біовлада працює через інтеграцію медицини, статистики та епідеміології, які розши-
рюють контроль за тілесністю на рівні популяцій. У цьому сенсі Фуко показує, як наука стає 
інструментом не лише знання, а й влади. Наприклад, в Народженні клініки він описує, як ме-
дичний погляд, що проникає в тіло через клінічне обстеження, створює новий спосіб сприй-
няття тілесності – не просто як індивідуальної даності, а як частини соціального організму. 



94 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Це знання дозволяє владі впливати на поведінку та уявлення людей про своє тіло, роблячи 
їх учасниками власного підкорення. Особливе місце в концепції біовлади посідає питання 
сексуальності. У своїй трилогії «Історія сексуальності» Фуко показує, як сексуальність стає 
не лише приватною, але й політичною категорією. Через дискурси про розмноження, гігієну 
та моральність держава спрямовує тілесні практики, підпорядковуючи їх своїм інтересам. 
Зокрема, він зазначає, що політика сексуальності розгортається у двох напрямках: через 
заборони (наприклад, щодо гомосексуальності) та через стимулювання (поширення сімейних 
цінностей чи культури репродуктивного здоров’я). Сексуальність, як і будь-який інший 
аспект тілесності, стає частиною біополітичного управління, через яке держава не лише 
контролює, але й виробляє суб’єктів.

Однак біовлада, за Фуко, є двоїстим явищем: з одного боку, вона пропонує захист, 
покращення та продовження життя, а з іншого – слугує засобом нормалізації, який позбавляє 
індивідів автономії. Важливо розуміти, що ця форма влади діє через прийняття індивідами її 
логіки. Наприклад, у сучасному суспільстві культ здорового способу життя чи занепокоєння 
тілесною досконалістю часто виглядають як добровільні практики, хоча вони базуються 
на системах знання і влади, описаних Фуко. Ключовим аспектом біовлади є її зв’язок із 
капіталізмом, адже управління тілесністю слугує ідеї продуктивності. Це особливо видно 
в дискурсах про працю, де здорове, добре підготовлене тіло розглядається як актив. У своїх 
лекціях «Суспільство треба захищати» Фуко аналізує, як ця влада перетворює фізичні якості 
тіла на соціально значимі параметри, такі як ефективність, витривалість чи адаптивність, які 
необхідні для економічної діяльності. Водночас біовлада не обмежується лише тілесністю. 
Вона включає управління простором, ресурсами та поведінкою, через що індивідуальні 
тіла стають частиною ширшого соціального тіла, популяції. Це дозволяє інституціям 
впроваджувати норми, які регулюють не лише окремих людей, але й цілі групи. Як пише Фуко, 
сучасна влада більше не карає, вона управляє, що особливо помітно у способах, якими держава 
формує уявлення про здоров’я, сім’ю чи сексуальність. Зрештою, концепція біовлади Фуко 
відкриває шлях до розуміння того, як влада глибоко проникає у наше тіло та життя, формуючи 
уявлення про нормальність і патологію. Вона змушує замислитися над тим, як навіть такі 
очевидно позитивні явища, як медицина чи суспільна турбота, можуть бути інструментами 
контролю. Біовлада не просто управляє життям, а створює умови, у яких життя стає об’єктом 
політики. Мішель Фуко, аналізуючи тіло як суб’єкт і носій дискурсу, зосереджує увагу на 
тому, як через тіло здійснюється взаємодія між владою, знанням та ідентичністю. Він каже, 
що тіло не лише піддається дисциплінуванню, а й стає активним посередником, через який 
формуються та передаються соціальні дискурси. Це тіло не є просто фізичним об’єктом, але 
й водночас ареною, де розгортаються і проявляються процеси влади та саморепрезентації. 
Однією з центральних тез Фуко є те, що тіло не є нейтральним або природним у соціальному 
сенсі. Його контури, рухи, здатності та обмеження визначаються через дискурсивні практики, 
які одночасно надають тілу значення і регулюють його. Наприклад, у «Історії сексуальності» 
він описує, як сексуальність стає об’єктом наукових і медичних дискурсів, які впливають на 
те, як ми думаємо про власні тіла, і водночас змушують нас переживати їх у певний спосіб. 
Тіло в цьому випадку не просто «існує», але й активно виробляє сенси, яких воно набуває через 
постійну взаємодію з культурними та соціальними контекстами.

Ця взаємодія найбільш яскраво простежується у способах, якими тіло стає об’єктом 
нормалізації. Фуко наголошує, що через дискурси про здоров’я, красу, сексуальність або 
продуктивність влада формує уявлення про «нормальне» тіло. Наприклад, у «Наглядати 
й карати» він аналізує, як норми фізичної дисципліни встановлюються у школах, арміях 
чи лікарнях, перетворюючи тіла на слухняних виконавців соціальних ролей. Однак тіло не 
просто піддається цим нормам – воно активно включене у їхнє відтворення, адже кожен 
індивід через власну поведінку підтверджує або заперечує встановлені стандарти. Фуко 
також підкреслює, що тіло є простором для прояву влади не лише у фізичному сенсі, але 
й через спосіб його включення у дискурсивну мережу. Сексуальність формує ідентичність, 



95ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

але ця ідентичність водночас є результатом владних механізмів, які використовують тіло як 
медіум для свого впливу. Через інститути, такі як медицина, право чи церква, сексуальність 
встановлює межі між прийнятним і неприйнятним, а отже, формує спосіб, у який тіло 
переживається. Однак тіло, як наголошує Фуко, не є лише пасивним носієм дискурсів, 
воно також може бути суб’єктом спротиву. У своїх пізніших лекціях він розвиває ідею 
про те, що практики самоконтролю й самореалізації, такі як дієти, тренування або тілесні 
перформанси, можуть бути використані для переформатування дискурсів, які визначають 
тіло. Наприклад, феміністичні рухи чи ЛГБТ-активізм використовують саме тілесність 
для підриву традиційних норм, відкриваючи нові можливості для самовираження. Таким 
чином, Фуко показує, що тіло є одночасно продуктом і активним учасником дискурсивних 
процесів. Воно несе на собі сліди соціальних норм, але також здатне створювати нові форми 
ідентичності, протистояти владним механізмам і переосмислювати межі можливого. У цьому 
контексті тіло виступає не лише як інструмент влади, але й як поле для боротьби за свободу, 
де кожен жест, кожна дія може мати політичний сенс. Критика ідей Мішеля Фуко про тіло 
і тілесність має багатогранний характер, адже його концепція стала своєрідним розривом 
у традиційному розумінні тілесного досвіду. Його роботи, такі не лише вплинули на 
сучасну філософію, а й викликали численні запитання про межі його теорій. Сьогодні вони 
залишаються джерелом для роздумів і переосмислення у контексті французької філософії 
тіла, яка намагається вийти за межі традиційного дуалізму між тілом і свідомістю. 

Одним із найбільш поширених критичних зауважень є твердження про те, що у своїй 
увазі до влади Фуко недооцінює можливості суб’єктивного спротиву та трансформації. 
Наприклад, Ненсі Фрейзер вказує, що філософія Фуко схильна зображати тіло як пасивний 
об’єкт впливу влади, в той час як сучасні дослідження тілесності дедалі більше звертаються 
до його активності [35]. Водночас Джудіт Батлер, спираючись на Фуко у своїй книзі «Гендер-
ні проблеми», показує, як тіло може не лише відтворювати, а й підривати соціальні норми 
через перформативні акти. У цьому сенсі критика Фуко не стільки відкидає його теорії, скіль-
ки прагне розширити їхні межі, надавши більшого значення тілесній дії як способу спро-
тиву. Інша критична лінія стосується питання етики. Фуко наголошував, що влада не є цен-
тралізованою, а діє через розпорошені мережі, які конструюють тіло. Гоннет звертає увагу 
на брак етичного виміру в роботах Фуко. Він стверджує, що концепція розпорошеної влади 
Фуко ускладнює розуміння справедливості та соціальної емансипації. Гоннет наполягає, що 
критична соціальна теорія повинна включати ідею людської автономії та моральних стандар-
тів, чого, на його думку, бракує в аналізі Фуко [36]. Важливо також звернути увагу на вплив 
Фуко на сучасні інтерсекційні дослідження, які аналізують перетинання гендеру, раси, класу 
та тілесності. Наприклад, Француаза Вержес, працюючи з ідеями Фуко, досліджує, як коло-
ніальні дискурси формували уявлення про тіла «інших» у контексті європейської імперської 
влади. У її текстах тіло розглядається як простір, через який реалізується влада, але також і 
як місце боротьби за свободу та самовизначення [37]. Однак критика Фуко не може ігнору-
вати його значущості для сучасного розуміння тіла. Його концепція розкрила, що тіло не є 
чимось нейтральним або природним у соціальному сенсі, але завжди включене у дискурсивні 
практики. Саме це розуміння стало основою для численних напрямків дослідження у фемі-
нізмі, квір-теорії, постколоніалізмі та біоетичній філософії. Водночас розширення його ідей 
сучасними філософами, такими як Батлер, Нансі чи Вержес, показує, що тіло може бути не 
лише простором підкорення, а й носієм нових значень і можливостей. Сучасна французька 
філософія, будучи водночас критичною і відкритою до ідей Фуко, допомагає вийти за межі 
його теорій, інтегруючи тіло у ширший контекст етики, феноменології та політики.

Висновки. Порівняльна реконструкція трьох оптик, феноменології «плоті», 
інтерсуб’єктивного виміру погляду Іншого та генеалогії дисципліни/біовлади, показала 
їхню методологічну автономію й водночас взаємодоповнюваність. Феноменологія дає змогу 
точніше описати первинну даність переживаного тіла як джерела просторовості й сенсу. 
Інтерсуб’єктивна перспектива висвітлює межі свободи, механізми визнання та об’єктивації 



96 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

у стосунках, генеалогічно-біополітичний аналіз окреслює історично змінні процедури 
нормалізації, дисципліни та управління життям. Уточнення базових понять виявило, що 
«плоть», «погляд» і «норма/біовлада» мають різні епістемологічні статуси й не зводяться 
одне до одного: перше працює на рівні до-рефлексивної інтенційності, друге, на сцені між 
особової взаємодії, третє, у просторі інституцій і технологій. Саме розведення цих рівнів 
мінімізує ризики редукціонізму: редукція до суб’єктивної даності ігнорує залежність досвіду 
від соціальних поглядів, редукція до між особової динаміки не вміщує історичних режимів 
нормалізації, а редукція до інституційних матриць позбавляє аналіз до інституційного 
шару сенсу. Перевірка аналітичної придатності рамок на прикладах з медицини, цифрових 
інтерфейсів і міського простору засвідчила їхні різні, але взаємно корисні сильні сторони. 
У клінічній практиці феноменологічний опис допомагає почути наративи болю й вразливості, 
інтерсуб’єктивний ракурс проливає світло на взаємні очікування та стигму у взаємодії 
«пацієнт–родина–медперсонал», а біополітичний аналіз дозволяє критично оцінити протоколи, 
що нормалізують або маргіналізують певні стани тіла. У цифрових середовищах «плоть» 
пояснює перебудову сприйняття і схеми тіла, «погляд» логіки видимості та самопрезентації, 
тоді як «біовлада» висвітлює алгоритмічні класифікації та режими модерації. В урбаністичних 
сценаріях феноменологія описує тілесну навігацію міста і тактильність простору, 
інтерсуб’єктивність конфігурації співприсутності й конфлікту, а біополітика інфраструктурні 
дисципліни та стандарти. Звідси випливають робочі орієнтири для вибору аналітичної рамки, 
коли йдеться про прояснення сенсів і тілесних схем першої особи, доречна феноменологія. 
Інтерсуб’єктивний підхід потрібен коли центральними стають визнання, сором, стигма або 
конфлікт ролей. Коли ж аналіз потребує виявлення регуляцій, протоколів і нерівностей, 
необхідна біополітична оптика. У підсумку жодна з трьох рамок не виступає метатеорією 
тілесності, проте їх поєднання дає повнішу картину. Методологічно через чітке розведення 
рівнів опису й уникнення «сліпих зон», практично через підвищення пояснювальної точності 
та етичної чутливості у медицині, цифрових медіа та міському середовищі.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Аветисян А. Феноменологічне дослідження візуального досвіду: погляд художника 

(за творами Моріса Мерло-Понті). Філософська думка. 2018. № 1. С. 94–105.
2.	 Іванчук А. Феноменологічна концепція «тіла» у творчості М. Мерло-Понті. Проблеми 

гуманітарних наук. Серія: Філософія. 2015. № 35. С. 23–29.
3.	 Merleau-Ponty M. Phenomenology of Perception. London : Routledge, 2002. 488 с.
4.	 Merleau-Ponty M. Signs. Evanston : Northwestern University Press, 1964. 355 с.
5.	 Shusterman R. Body Consciousness: A Philosophy of Mindfulness and Somaesthetics. 

Cambridge : Cambridge University Press, 2008. 256 с.
6.	 Salih S. Judith Butler. London : Psychology Press, 2002. 192 с.
7.	 Schmidt J. Maurice Merleau-Ponty: Politics, Phenomenology, and Ontology. 1983. Vol. 6, 

No. 3. С. 295–308.
8.	 Merleau-Ponty M. The Visible and the Invisible. Evanston : Northwestern University Press, 

1968. 282 с.
9.	 Merleau-Ponty M. L’œil et l’esprit. Paris : Les Éditions Gallimard, 1964. 95 с.
10.	 Carel H. Phenomenology of Illness. Oxford : Oxford University Press, 2016. 262 с.
11.	 Foucault M. Discipline and Punish. New York : Vintage Books, 1995. 333 с.
12.	 Derrida J. On Touching–Jean-Luc Nancy. Stanford : Stanford University Press, 2005. 400 с.
13.	 Nancy J.-L. Corpus. New York : Fordham University Press, 2008. 208 с.
14.	 Gros F. The Philosophy of Walking. London : Verso, 2014. 240 с.
15.	 Sartre J.-P. Being and Nothingness. New York : Washington Square Press, 1993. 864 с.
16.	 Saliba J. Sartre on the Body in “Being and Nothingness”. EPOCHÉ Magazine. 2021. Issue 41.
17.	 Менжулін В. Біографічна філософія і філософічна біографістика у творчості 

філософа-письменника (випадок Ж.-П. Сартра). У: Людина в часі: філософські аспекти 
української літератури XX–XXI ст. 2010. С. 76–111.

18.	 Сергєян А. Свобода і смерть в екзистенціалізмі Жана-Поля Сартра: філософський 
аналіз. Київ : НаУКМА, 2024. 47 с.



97ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

19.	 Небельська Н. Християнська та атеїстична моделі екзистенціалізму у французькій 
літературі ХХ століття. Вісник ТНПУ ім. В. Гнатюка. 2019. № 33. С. 226–229.

20.	 Sartre J.-P. Existentialism Is a Humanism. New Haven : Yale University Press, 2007. 108 с.
21.	 Moran D. Sartre on Embodiment, Touch, and the Double Sensation. Philosophy Today. 

2010. С. 135–141.
22.	 Ramm B. J. Body, Self and Others: Harding, Sartre and Merleau-Ponty on Intersubjectivity. 

Philosophies. 2021. 6 (4). 100 c.
23.	 Kapsaskis D. Yourcenar, Sartre and the Limits of Authenticity. Dalhousie French Studies. 

2018. Vol. 112. С. 49–61.
24.	 Прудка Т. Свобода в екзистенціальній філософії Сартра. Науковий часопис НПУ 

ім. М. П. Драгоманова. 2019. № 40. С. 204–210.
25.	 Gutting G. Foucault: A Very Short Introduction. Oxford : Oxford University Press, 2005. 

144 с.
26.	 Лозинський Р. Простір, влада і дисципліна у творах Мішеля Фуко. Львів : Вектор, 

2020. 364 с.
27.	 Капустіна Н. Б. Аналіз суспільного життя крізь призму уявлень М. Фуко: від 

«Археології знання» до «Генеалогії влади». Актуальні проблеми політики. 2010. № 40. 
С. 426–435.

28.	 Foucault M. The Birth of the Clinic: An Archaeology of Medical Perception. New York : 
Vintage, 1994. 240 с.

29.	 Карівець І. Критика розуму як спосіб звільнитися від меж. Гуманітарні візії. 2015. 
Т. 1, № 2. С. 109–116.

30.	 Дєдяєва І. Поняття «індивідуалізації» у філософії Мішеля Фуко. Полтава : ПНПУ 
ім. В. Г. Короленка, 2003. 6 с.

31.	 Foucault M. “Society Must Be Defended”: Lectures at the Collège de France, 1975–1976. 
New York : Picador, 2003. 336 с.

32.	 Foucault M. The History of Sexuality. Vol. 1: The Will to Knowledge. London : Penguin 
Books, 1998. 168 с.

33.	 Гапон Н. Концепт «суб’єктивація» у праці М. Фуко «Плекання себе». Вісник 
Львівського університету. Серія: Філософські науки. 2019. № 24. С. 45–51.

34.	 Foucault M. The Birth of Biopolitics: Lectures at the Collège de France, 1978–1979. New 
York : Picador, 2010. 368 с.

35.	 Fraser N. Foucault on Modern Power: Empirical Insights and Normative Confusions. Praxis 
International. 1981. № 3. С. 272–287.

36.	 Honneth A. The Critique of Power: Reflective Stages in a Critical Social Theory. 
Cambridge, MA : MIT Press, 1993. 350 с.

37.	 Vergès F. A Decolonial Feminism. London : Pluto Press, 2021. 128 с.

REFERENCES
1.	 Avetysian, A. (2018). Fenomenolohichne doslidzhennia vizualnoho dosvidu: pohliad 

khudozhnyka (za tvoramy Morisa Merlo-Ponti), [Phenomenological study of visual experience: 
the artist’s view (after Maurice Merleau-Ponty)]. Filosofska Dumka – Philosophical Thought, 1, 
pp. 94–105. [in Ukrainian]

2.	 Ivanchuk, A. (2015). Fenomenolohichna kontseptsiia «tila» u tvorchosti M. Merlo-Ponti, [The 
phenomenological concept of the “body” in M. Merleau-Ponty’s work]. Problemy Humanitarnykh 
Nauk – Problems of the humanities. Seriia: Filosofiia, 35, pp. 23–29. [in Ukrainian]

3.	 Merleau-Ponty, M. (2002). Phenomenology of Perception. London: Routledge. 488 p.
4.	 Merleau-Ponty, M. (1964) Signs. Evanston: Northwestern University Press. 355 p.
5.	 Shusterman, R. (2008) Body Consciousness: A Philosophy of Mindfulness and 

Somaesthetics. Cambridge: Cambridge University Press. 256 p. 
6.	 Salih, S. (2002) Judith Butler. London: Psychology Press. 192 p.
7.	 Schmidt, J (1983). Maurice Merleau-Ponty: Politics, Phenomenology, and Ontology. Vol. 6, 

No. 3. 295–308 p. 
8.	 Merleau-Ponty, M. (1968). The Visible and the Invisible. Evanston: Northwestern 

University Press. 282 p. 



98 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

9.	 Merleau-Ponty, M. (1964). Eye and Mind. Paris: Gallimard. 95 p. [in French]
10.	 Carel, H. (2016). Phenomenology of Illness. Oxford: Oxford University Press. 262 p. 
11.	 Foucault, M. (1995). Discipline and Punish. New York: Vintage Books. 333 p. 
12.	 Derrida, J. (2005). On Touching–Jean-Luc Nancy. Stanford: Stanford University Press. 400 p.
13.	 Nancy, J.-L. (2008). Corpus. New York: Fordham University Press. 208 p.
14.	 Gros, F. (2014). The Philosophy of Walking. London: Verso. 240 p. [in English]
15.	 Sartre, J.-P. (1993). Being and Nothingness. New York: Washington Square Press. 864 p. 
16.	 Saliba, J. (2021). Sartre on the body in “Being and Nothingness”. EPOCHÉ Magazine, 

Issue 41.
17.	 Menzhulin, V. (2010). Biohrafichna filosofia i filosofichna biohrafistyka u tvorchosti 

filosofa-pysmennyka (vypadok Zh.-P. Sartra), [Biographical philosophy and philosophical 
biography in the work of the philosopher-writer (the case of J.-P. Sartre)]. U: Liudyna v chasi: 
filosofski aspekty ukrainskoi literatury XX–XXI st. – In: Human in Time: Philosophical Aspects of 
Ukrainian Literature of the 20th–21st Centuries, pp. 76–111. [in Ukrainian]

18.	 Serhieian, A. (2024). Svoboda i smert u ekzystentsializmi Zhana-Polia Sartra: filosofskyi 
analiz, [Freedom and death in Jean-Paul Sartre’s existentialism: a philosophical analysis]. Kyiv : 
NaUKMA – Kyiv: National University “Kyiv-Mohyla Academy”. 47 p. [in Ukrainian]

19.	 Nebelska, N. (2019). Khrystyianska ta ateistychna modeli ekzystentsializmu u frantsuzkii 
literaturi XX stolittia, [Christian and atheist models of existentialism in 20th-century French 
literature]. Visnyk TNPU im. V. Hnatiuka – Visnyk of Ternopil Volodymyr Hnatiuk National 
Pedagogical University, 33, pp. 226–229. [in Ukrainian].

20.	 Sartre, J.-P. (2007). Existentialism Is a Humanism. New Haven: Yale University Press. 108 p. 
21.	 Moran, D. (2010). Sartre on embodiment, touch, and the double sensation. Philosophy 

Today, pp. 135–141.
22.	 Ramm, B. J. (2021). Body, self and others: Harding, Sartre and Merleau-Ponty on 

intersubjectivity. Philosophies, 6(4), 100.
23.	 Kapsaskis, D. (2018). Yourcenar, Sartre and the limits of authenticity. Dalhousie French 

Studies, 112, pp. 49–61.
24.	 Prudka, T. (2019). Svoboda v ekzystentsialnii filosofii Sartra, [Freedom in Sartre’s 

existential philosophy]. Naukovyi chasopys NPU im. M. P. Drahomanova – Scientific Journal of 
NPU named after M. P. Drahomanov, 40, pp. 204–210. [in Ukrainian].

25.	 Gutting, G. (2005). Foucault: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press. 
144 p.

26.	 Lozynskyi, R. (2020). Prostir, vlada i dystsyplina u tvorakh Mishelia FukoSpace, [Power 
and discipline in Michel Foucault’s works]. Lviv: Vector. 364 p. [in Ukrainian]

27.	 Kapustina, N. B. (2010). Analiz suspilnoho zhyttia kriz pryzmu uiavlen M. Fuko: vid 
«Arkheolohii znannia» do «Henealohii vlady», [Analysis of social life through M. Foucault’s 
lens: from “Archaeology of Knowledge” to “Genealogy of Power”]. Aktualni Problemy Polityky – 
Current policy issues, 40, pp. 426–435. [in Ukrainian]

28.	 Foucault, M. (1994). The Birth of the Clinic: An Archaeology of Medical Perception. New 
York: Vintage. 240 p.

29.	 Karivets, I. (2015). Krytyka rozumu yak sposib zvilnytysia vid mezh, [Critique of reason as 
a way to free oneself from limits. Humanitarian Visions]. Humanitarni vizii – humanitarian visions, 
1(2), pp. 109–116. [in Ukrainian].

30.	 Diediaieva, I. (2003). Poniattia «indyvidualizatsii» u filosofii Mishelia Fuko, [The notion 
of “individualization” in Michel Foucault’s philosophy]. Poltava: V. G. Korolenko PNPU. 6 p. 
[in Ukrainian].

31.	 Foucault, M. (2003). “Society Must Be Defended”: Lectures at the Collège de France, 
1975–1976. New York: Picador. 336 p. 

32.	 Foucault, M. (1998). The History of Sexuality. Vol. 1: The Will to Knowledge. London: 
Penguin Books. 168 p. 

33.	 Hapon, N. (2019). Kontsept «sub’iektyvatsiia» u pratsi M. Fuko «Plekannia sebe», 
[The  concept of “subjectivation” in Foucault’s The Care of the Self]. Visnyk Lvivskoho 
universytetu – Visnyk of Lviv University. Series: Philosophical Sciences, 24, pp. 45–51. 
[in Ukrainian].



99ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

34.	 Foucault, M. (2010). The Birth of Biopolitics: Lectures at the Collège de France, 
1978–1979. New York: Picador. 368 p. 

35.	 Fraser, N. (1981). Foucault on modern power: empirical insights and normative confusions. 
Praxis International, 3, pp. 272–287. 

36.	 Honneth, A. (1993). The Critique of Power: Reflective Stages in a Critical Social Theory. 
Cambridge, MA: MIT Press. 350 p. 

37.	 Vergès, F. (2021). A Decolonial Feminism. London: Pluto Press. 128 p.

Hetman Vitalii Serhiiovych
Postgraduate Student at the Department of Philosophy

Oles Honchar Dnipro National University
72, Nauky ave., Dnipro, Ukraine
orcid.org/0009-0009-8014-8606

THE CONCEPT OF THE BODY IN THE PHILOSOPHY OF MERLEAU-PONTY,  
SARTRE AND FOUCAULT

Problem. Today, bodily experience is rapidly recoded by algorithmic media, medical care 
practices with elements of surveillance, and new cultural norms of identity. To avoid reducing the 
body to “biomaterial,” a symbol, or a dataset, the article distinguishes three independent optics: 
in Merleau-Ponty, space appears as co-given with embodiment; in Sartre, the gaze of the Other 
delineates the limits of freedom; in Foucault, institutions produce the “normal” body. This framing 
enables a more precise account of what happens to embodiment in digital environments, clinical 
protocols, and urban space–and why these changes carry both theoretical and practical weight.

Purpose. To present, in sequence, three distinct concepts of the body in Merleau-Ponty, 
Sartre, and Foucault, demonstrating the internal logic of each model, its limits, and its heuristic 
potential. The tasks include reconstructing the key theses of each approach; differentiating levels 
of description of embodiment as lived (Merleau-Ponty), intersubjective (Sartre), and institutional 
(Foucault); and clarifying the basic concepts and the bounds of their valid application. The study 
identifies points of tension where these levels resist reduction to one another and demonstrates the 
analytical usefulness of each optic with examples from medicine, digital environments, and the 
architectural-urban domain.

Methods. The work combines a phenomenological description of bodily experience (the primacy 
of “flesh” and spatiality), hermeneutic close reading of primary texts (semantic shifts in Sartre), 
and Foucault’s genealogy/archaeology (historically variable technologies of normalization and 
surveillance). These approaches are set side-by-side in comparative conceptual analysis and tested 
at the intersection of philosophy, medicine, cultural studies, and architectural studies to show 
how embodiment simultaneously constitutes the space of experience and becomes an object of 
knowledge and governability–while avoiding the reductionism of any single optic.

Results. The article advances three autonomous optics of embodiment. Within Merleau-Ponty’s 
approach, the body is shown as “living flesh” through which space is co-given to experience 
and organized by gesture and movement. The analysis of Sartre illuminates how the gaze of the 
Other and the affects of shame and freedom shape modes of self-positioning without canceling 
the materiality of the body. The discussion of Foucault outlines historically shifting technologies 
of discipline and biopower by which institutions produce notions of the “normal” body and 
the governability of populations. Taken together, these results register three distinct levels of 
description–lived, intersubjective, and institutional–and delineate the limits of each without 
attempting to fuse them into a single model.

Key words: embodiment, lived body, intersubjectivity, the Other, freedom and shame, discipline 
and biopower, normalization, surveillance, subjectivation.

Дата надходження статті: 22.10.2025
Дата прийняття статті: 07.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



100 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

УДК 1+62+57
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-12

Кокорєв Олексій Вікторович
доктор політичних наук,

доцент кафедри журналістики, соціальних комунікацій і ІТ-права
Державного університету інтелектуальних технологій і зв’язку

вул. Кузнечна, 1, Одеса, Україна
orcid.org/0000-0001-7391-2498

Пальчинська Мар’яна Вікторівна
доктор філологічних наук,

професор кафедри журналістики, соціальних комунікацій і ІТ-права
Державного університету інтелектуальних технологій і зв’язку

вул. Кузнечна, 1, Одеса, Україна
orcid.org/0000-0001-5860-9546

ТЕХНОЛОГІЧНА РЕАЛЬНІСТЬ І МЕЖІ ЛЮДСЬКОГО РОЗУМУ: 
ФІЛОСОФСЬКИЙ АНАЛІЗ ЕПОХИ НАНОТЕХНОЛОГІЙ

Актуальність дослідження.  Швидкий прогрес нанотехнологій у XXI столітті ради-
кально трансформує суспільство, економіку та людське буття, породжуючи нові етичні 
виклики, ризики відчуження людини від власної сутності та загрозу технократичного домі-
нування. У 2020-х роках глобальний ринок нанотехнологій сягає мільярдів доларів: у 2024 р. – 
16,5 млрд USD, прогноз до 2033 р. – 103,2 млрд USD (CAGR 22,7%) [15]. Інтеграція нано-
технологій у медицину (наноімпланти), екологію (фільтри забруднень), енергетику (сонячні 
панелі нового покоління) та повсякденне життя (наноматеріали в одязі, електроніці) вима-
гає невідкладного філософського аналізу. Без нього існує ризик, що технологія стане не ін-
струментом, а детермінантою людського існування, порушуючи базові принципи людської 
гідності та автономії [23].

Мета дослідження – виявити онтологічні, гносеологічні та аксіологічні контури знання, 
що виникає на стику природи, технології та людини в епохі нанотехнологій.

Методи дослідження: теоретичні – аналіз, синтез, узагальнення, порівняльний метод; 
емпіричні – контент-аналіз звітів (MarketsandMarkets, 2025 [15]; Roco, 2023 [14]), статис-
тики патентів, опитувань експертів (NanoEthics, 2012 [23]); філософські – онтологічний, 
гносеологічний, аксіологічний підходи, критичний дискурс-аналіз трансгуманізму та постне-
класичної раціональності.

Результати дослідження: Встановлено, що нанотехнології є постнекласичним феноме-
ном, який інтегрує природничі та технічні науки в єдину технологічну реальність. Емпіричні 
дані підтверджують експоненційне зростання: ринок – з 16,5 до 103,2 млрд USD [15], дер-
жавні інвестиції – >40 млрд USD у США [14], патентів – ~45 000 (2023) [14]. Водночас 
68% експертів вказують на ризик соціальної нерівності, 72% – за обов’язкові етичні регу-
ляції [23]. Філософський аналіз розкриває подвійну природу нанотехнологій: як інструмент 
розширення людських можливостей і як онтологічний виклик сутності людини. Обґрунтова-
но критику трансгуманізму як світогляду, що підпорядковує людину техніці, та необхідність 
гуманізації – технології мають служити людині, а не визначати її мету. Запропоновано нову 
етику технологічного буття, де людина – не засіб, а кінцева мета розвитку.

Ключові слова: нанотехнології, постнекласична наука, трансгуманізм, гуманізація техно-
логій, етика технологічного буття, межі людського розуму, онтологія людини, технологічна 
реальність.

© Кокорєв О. В., Пальчинська М. В., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



101ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Вступ. У XXI столітті людство вступило в еру, коли технології перестають бути лише 
продовженням людських можливостей і починають формувати саму природу людського іс-
нування [1]. Нанотехнології, оперуючи на рівні окремих атомів і молекул, відкривають прин-
ципово нові горизонти пізнання й дії, водночас ставлячи під сумнів традиційні межі між 
природним і штучним, суб’єктом і об’єктом, людиною і машиною [11, 12]. Цей перехід від 
мікро- до нанорівня не є лише технічним удосконаленням – це якісний стрибок, що транс
формує онтологічні основи реальності, гносеологічні механізми пізнання та аксіологічні 
орієнтири людського буття [18]. У контексті постнекласичного етапу науки, де знання стає 
комплексним, міждисциплінарним і технологічно насиченим, нанотехнології виступають не 
просто новим інструментом, а активним учасником творення світу [3]. Саме тому філософ-
ський аналіз цього феномена є не лише актуальним, але й необхідним для усвідомлення меж 
людського розуму в епоху технологічної реальності [2].

Мета дослідження – виявити онтологічні, гносеологічні та аксіологічні контури знання, 
що виникає на стику природи, технології та людини в епохі нанотехнологій.

Реалізації цієї мети підпорядковано рішення наступних завдань:
–	 охарактеризувати постнекласичний етап науки та взаємодію природничих і технічних 

дисциплін;
–	 визначити сутність, принципи та етапи розвитку нанонаук і нанотехнологій;
–	 проаналізувати емпіричні дані ринку, прогнозів та етичних опитувань;
–	 обґрунтувати необхідність гуманізації нанотехнологій та критику трансгуманізму.
Об’єктом дослідження є епоха нанотехнологій як постнекласичний етап розвитку науки і 

техніки, що формує нову технологічну реальність.
Предмет дослідження: онтологічні, гносеологічні та аксіологічні межі людського розуму 

в умовах взаємодії з нанотехнологіями, включаючи проблеми гуманізації, трансгуманізму та 
етики технологічного буття.

Теоретико-методологічна база дослідження. Теоретичну базу складають праці з філо-
софії науки (М. Каку [1]), філософії технології (Д. Іхде [2]), постнекласичної раціональності 
(Н. Максвелл [3]), наноетики (А. Нордманн [18], А. Феррарі [23]) та критики трансгуманізму 
(Ф. Феррандо [21], М.Бердетт [24]). Методологічно дослідження спирається на діалектичний 
підхід до взаємодії природничих і технічних наук, системний аналіз етапів розвитку нанотех-
нологій (M. C. Roco [14]) та контент-аналіз емпіричних даних (MarketsandMarkets [15]). Фі-
лософський дискурс ґрунтується на онтологічному, гносеологічному та аксіологічному підхо-
дах до проблеми меж людського розуму в технологічній реальності.

Результати дослідження.
1. Постнекласична наука та взаємодія природничих і технічних дисциплін
У сучасних умовах глобального розвитку суспільство переживає суттєві зміни майже 

в усіх сферах життєдіяльності. Ці трансформації змушують наукову спільноту по-новому 
осмислювати можливості, потреби та вплив науки на розвиток суспільства. Наука як особли-
вий тип пізнавальної діяльності – спрямована на виробництво об’єктивних, істинних, систем-
но впорядкованих і обґрунтованих знань – вступає в етап постнекласичного розвитку. Цей 
етап супроводжується формуванням нового науково-технічного знання, яке має такі характер-
ні ознаки: комплексність теоретичних досліджень; відсутність єдиної базової теорії; новий 
методологічний інструментарій, що включає специфічні методи, підходи та теоретичні засо-
би, недоступні жодній із синтезованих наук; нові об’єкти й предмети дослідження (системи 
«людина-машина», техносфери, технології) [1].

Сучасні технічні науки нерідко виступають у протиставленні до природничих наук, адже 
інженерні вироби функціонують не лише за законами «першої природи», але й за законами 
технологічної («другої природи») реальності. Проте важливо зазначити, що технічні науки 
базуються на теоретичному апараті природничих наук, і без них немислимий розвиток тех-
нологій. Технології сьогодні стають своєрідними суперсистемами, які визначають розвиток 
технічних наук. Як зазначає Дон Іхде у галузі філософії технології, технології не є нейтраль-
ними – вони змінюють наше сприйняття, спосіб дії та пізнання [2].



102 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Розвиток природничих і технічних наук через призму технологій породив нові міждис-
циплінарні напрями: нанонауки, нанотехнології, геноміка, екогенетика, нові біомедичні тех-
нології тощо. Досліджуючи взаємозв’язок структури й функції нового технічного об’єкта, 
технічні науки описують процеси, що відбуваються в цьому об’єкті, і трансформують «меха-
нізми» зв’язку структури й функції. Засоби характеристики цих процесів надаються приро-
дознавством, і тому науково-технічне знання обов’язково базується на теоретичному апараті 
природничих наук [6].

Сучасній філософії належить нове завдання – змінювати не лише методи наукової роботи, 
але й самі цілі науки відповідно до розвитку знання та інтересів людства [3]. 

Українська академічна традиція підкреслює єдність фундаментального й прикладного: 
нанотехнології – це сукупність знань, засобів і способів цілеспрямованого конструювання ма-
теріалів та виробів із розмірністю елементів до 100 нм [5, 10].

Отже, постнекласична наука стала основою формування нового типу технологічного мис-
лення, у якому природничі та технічні дисципліни взаємодіють у межах єдиної технологічної 
реальності – саме в цьому контексті виникають нанонауки.

Такий синтез знань і технологій лежить в основі сутності нанонаук, принципи та етапи 
розвитку яких розглянемо далі.

2. Сутність, принципи та етапи розвитку нанонаук і нанотехнологій
Нанонауки – це система теоретичного знання, спрямована на вивчення і створення іде-

альних моделей штучних матеріальних засобів цілеспрямованої діяльності людей. Вони опа-
новують знання про властивості об’єктів і процесів, що використовуються в умовах штуч-
но створених систем, для формування оптимальних моделей технічних засобів-артефактів, а 
також про шляхи, методи й засоби втілення цих знань. «Нанонаука може бути визначена як 
міждисциплінарна наука, що відноситься до фундаментальних фізико-хімічних досліджень 
об’єктів і процесів в масштабі кількох нанометрів (1 нм = 10⁻⁹ м)» [4].

У наносвіті матеріальні характеристики (провідність, твердість, точка плавлення тощо) 
співпадають із якісно новими властивостями, характерними для атомно-молекулярного рівня: 
корпускулярно-хвильовий дуалізм, квантові ефекти. Фундаментальні властивості матеріалів 
залежать від їхнього розміру – така залежність суттєва лише на наномасштабі. Міжнародні 
інституції узгоджено фіксують наномасштаб як ~1–100 нм: NSF визначає нанотехнологію як 
розуміння, маніпулювання й контроль матерії на цьому діапазоні, де виникають унікальні фі-
зичні, хімічні, механічні та оптичні властивості [7]. Європейські рекомендації уточнюють ре-
гуляторні критерії для наноматеріалів [8].

Нанотехнології – сукупність методів і прийомів, які забезпечують контроль і зміну об’єк-
тів розміром до 100 нм з метою отримання нових властивостей і інтеграції їх у функціонуючі 
системи великого масштабу. Нанопідхід не зводиться до мініатюризації; розмір стає кермом 
фундаментальних характеристик [9].

Методологічно нанотехнології часто розглядаються як процес конструювання речовини 
«знизу-вгору» (bottom-up), із застосуванням нанороботів чи атомно-молекулярного контролю 
[11, 12]. Сьогодні розвиток нанотехнологій має два напрями: «dry» (інженерно-механічна тра-
диція) та «wet» (біологічна) [13].

Системне формування нанонаук і нанотехнологій має низку структурних принципів [17]:
–	 технологічного використання квантових взаємодій;
–	 проникнення й синтезу живої та неживої матерії;
–	 наноконтролю над формами життя;
–	 самозбирання;
–	 самовідновлення;
–	 децентралізації;
–	 «очеловічення» наносфери.
Ці принципи не лише визначають внутрішню логіку нанонаук, але й структуризують їхній 

історичний розвиток. Одним із найвпливовіших підходів до періодизації еволюції нанотех-



103ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

нологій є модель M. C. Roco, розроблена в рамках Національної нанотехнологічної ініціати-
ви США (NNI). Вона поділяє прогрес на чотири етапи, кожен із яких відповідає зростанню 
складності систем і рівню інтеграції з людським буттям [14].

Таблиця 1
Етапи розвитку нанотехнологій за M. C. Roco

Етап Роки Характеристика Реалізація (станом на 2023)

1 2000–2005
Пасивні наноструктури – матеріали 
зі стабільними властивостями, що не 
змінюються в часі

Повністю досягнуто: графен, вуглецеві 
нанотрубки (CNT), квантові точки (QD) 
у комерційному виробництві

2 2005–2010
Активні наноструктури – системи, що 
змінюють функції в реальному часі 
(механічні, хімічні, біологічні)

Близько до завершення: нанотранзистори 
<5 нм (TSMC, Intel), біоактивні сенсори

3 2010–2020
Складні наносистеми – інтеграція 
тисяч нанооб’єктів, самозбірка, 
3D-структури, біо-наногібриди

Частково досягнуто: самозбірка ДНК-
орігамі, 12 наноімплантів схвалено FDA

4 2020+
Інтегровані наносети та молекулярні 
машини – мережі нанороботів, штучні 
органи, когнітивні інтерфейси

Початкова стадія: прототипи нанороботів 
(MIT), молекулярні мотори

Джерело: складено автором за [14]

Таким чином, модель Roco не лише описує технологічний прогрес, але й корелює з фі-
лософськими принципами: від «пасивного» контролю (етап 1) до «очеловічення» наносфери 
(етап 4), де технологія стає частиною людського буття [17].

Отже, еволюція нанотехнологій від пасивних структур до інтегрованих наносистем демон-
струє не лише науковий прогрес, а й поступове «олюднення» технологічної сфери, що стає 
предметом філософського осмислення.

3. Емпірична частина: ринок, інвестиції, патенти, прогнози, етичні ризики
3.1. Глобальний ринок нанотехнологій
За даними MarketsandMarkets (2025), обсяг ринку у 2024 році – 16,5 млрд USD, прогноз до 

2033 – 103,2 млрд USD (CAGR = 22,7%) [15].

Таблиця 2 
Динаміка глобального ринку нанотехнологій у 2024–2033 рр.

Рік Обсяг, млрд USD CAGR (%)
2024 16,5 -
2025 20,1 21,8
2027 31,4 25,1
2030 59,8 23,9
2033 103,2 22,7

Джерело: складено автором за [15]

Сегменти (2024): наноматеріали – 48%, наноелектроніка – 28%, нанобіотехнології – 18% [15].

Таблиця 3
Регіональний розподіл глобального ринку нанотехнологій (2024 р.)
Регіон Частка,% Лідери

Північна Америка 38 США, Канада
Азія 34 Китай, Японія, Південна Корея
Європа 22 Німеччина, Франція
Інші 6 -

Джерело: складено автором за [15]



104 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

3.2. Інвестиції та державні програми
США (NNI): >40 млрд USD (2000–2024) [14]
Китай: 15 млрд USD (2021–2025)
ЄС (Horizon Europe): 1,8 млрд EUR (2021–2027)
Україна: 120 млн грн.(2021–2025) [10]
3.3. Патентна активність
За даними NNI та Roco (2023), кількість патентів зросла з ~12 500 (2015) до ~45 000 (2023) 

[14].

Таблиця 4   
 Патентна активність у сфері нанотехнологій за країнами (2023 р.)
Країна Патентів (2023) Частка, %

Китай ~19 800 ~44
США ~11 000 ~24
Японія ~5 800 ~13
Україна ~170 ~0,4

Джерело: складено автором за [14]

3.4. Етичні ризики
Опитування експертів (NanoEthics, 2012):
–	 68% – високий ризик соціальної нерівності;
–	 72% – за обов’язкові етичні регуляції [23].
Висновок емпірики: Швидке зростання ринку та інвестицій підтверджує технологічний 

прорив, але 68–72% експертів вказують на етичні загрози, що вимагає гуманізації [15, 23]. 
Отже, емпіричні дані підтверджують, що розвиток нанотехнологій має не лише економіч-

ний, але й глибокий соціально-філософський вимір, який потребує етичного осмислення та 
гуманізації.

Саме цей вимір стає центральним у філософському аналізі нанотехнологій, гуманізації та 
критиці трансгуманізму, що розглядається далі.

4. Філософські імплікації, гуманізація та критика трансгуманізму
Становлення нанонаук і нанотехнологій неминуче ввійшло в поле філософського дослід-

ження. Філософія нанотехнологій – це новітня область філософської рефлексії, яка відо-
бражає перехід до широкого використання нанотехнологій у техніці й житті, стимулюючи 
формування антропогенної цивілізації. У межах цієї рефлексії осмислюються не лише техно-
логічні чи наукові питання, але й кардинальне оновлення двох людських структур – біологіч-
ної та соціальної. Саме проблеми оновлення другої структури, тобто соціальної, виявляються 
особливо складними, оскільки охоплюють широкий спектр морально-етичних, політико-пра-
вових та культурних питань [18].

Сучасний стан філософії нанотехнологій не дозволяє однозначно відповісти на низку пи-
тань, породжених новими межами людського буття, проте немає сумніву, що нанотехнології 
змінять науково-світогляд XXI століття. Ця нова парадигма стимулюватиме розвиток нової 
інформаційної та методологічної культури мислення про світ, про положення людини у ньому 
та про майбутню долю людства. У сучасних оглядах підкреслюється, що нанонауки й нано-
технології становлять надзвичайно динамічні поля науки і техніки [19].

Нанонаука й нанотехнології зачіпають широкий спектр філософських, соціальних, гума-
ністичних і морально-ціннісних проблем, що виходять за межі компетенції лише природо-
знавців і інженерів, й стають прерогативою соціально-гуманітарних наук. Як і будь-яка інша 
область науки-техніки, нанонаука й нанотехнології потенційно містять ризики неправильного 
застосування, створення нових соціальних конфліктів тощо [16].

Разом із розвитком нанотехнологій постає питання їхнього філософського осмислення. 
Новітні технології здатні здійснювати управління життєвими системами, духовний світ люди-



105ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ни, в єдності з біологічним, може зазнавати керування на молекулярному рівні через нанотех-
нологічні інтервенції.

У розвитку нанотехнологій особливе значення має методологічний інструментарій. Серед 
базових методів – аналітичний, синтезуючий, вимірювальний, а також метод руху «знизу-вго-
ру» (bottom-up) при конструюванні нових об’єктів. Суть цього методу полягає в тому, що 
збірка створюваної структури відбувається безпосередньо з елементів нижчого порядку (ато-
мів, молекул, структурних фрагментів біологічних клітин тощо), розташованих у потрібному 
порядку. Це новий підхід у порівнянні з традиційною технологією «зверху-вниз», пов’язаною 
з уменшенням розмірів фізичних об’єктів [12].

Філософія надає увагу нанотехнологіям відповідно до їхнього впливу на світ людини. Пер-
ше завдання – дослідження категорії «загального», утвореного завдяки нанотехнологіям. Їхня 
майбутня тотальність породжує необхідність переосмислення таких понять, як «свідомість», 
«мислення», «життя». Якщо не постає потреба переосмислити зміст цих категорій в умовах 
розвитку нанотехнологій, то мислення людини ризикує бути підвладним техніці й творити 
її як самоціль. Тоді актуальною стає думка Іммануїла Канта про людину як мету, а не засіб 
пізнання [20]. Отже, друге завдання філософії – довести, що людина формує мету для нано-
технологій, а не навпаки. У першому випадку людина усвідомлює свою відповідальність у 
створенні нанотехнологій, у другому – вона створює їх як технократію, ігноруючи нетехнічні 
початки.

Розуміння цього веде до такого твердження: нанотехнології, які змінюють світ через 
управління атомно-молекулярним рівнем матерії, повинні бути відкриті для взаємодії зі всіма 
нетехнічними аспектами буття людини – це реалізація найбільш складного третього завдання 
філософії: гуманізації нанотехнологій.

Відчуження людини від техніки стає важливою філософською проблемою, пов’язаною з 
тенденціями розвитку тотальності нанотехнологій і необхідністю рефлексії над ними. Відчу-
ження філософських рефлексій від дійсності проявляється в двох формах: з одного боку, коли 
людина стає засобом розвитку нанотехнологій; з іншого – коли людина і її сутність підпоряд-
ковуються нанотехнологіям. У такому разі виникає ситуація, коли в технічній реальності лю-
дина стикається з овеществленими ідеями-проектами, які для неї вже предмети відчуження. 
У такому випадку людина створює нанотехнології як продовження свого існування, як те, що 
не відчужене від нього. Тут закладається один із аспектів гуманізації нанотехнологій.

Аналізуючи сучасний стан розвитку технологій, деякі філософи звертають увагу на те, 
що сьогодні домінуючим світоглядом стає трансгуманізм – раціональний і культурний рух, 
який стверджує можливість і бажання фундаментальних змін у становищі людини за допо-
могою досягнень розуму, насамперед через використання технологій, щоб ліквідувати мо-
рально-застарілі обмеження й суттєво посилити розумові, фізичні й психологічні можливості 
людини [21]. Якщо система трансгуманізму справді прагне змінити людину, то її помилкою 
є те, що вона технічними засобами намагається змінювати нетехнічне. Формальні зовнішні 
перетворення не можуть замінити перетворення зсередини – з сутності людини; тут закладе-
но пріоритет знання про нетехнічне над знанням про технічне. Якщо технічне змінює нашу 
сутність, то наслідком може стати втрата людиною здатності до розумної діяльності, оскільки 
рефлексивна думка – це здатність виділяти з суцільного потоку явищ стійкі елементи і зосе-
реджувати на них увагу [22].

У питанні етики часто послуговуються прикладами технології, біології, медицини, ан-
тропології, адже саме там науково-технічний прогрес впливає на людину. Наприклад, у 
журналі NanoEthics публікуються роботи, які розглядають соціально-філософські аспекти 
нанотехнологій, включно з питанням посилення людини, автономії, та нових форм тіла-
техніки [23].

З огляду на це, перша задача філософії полягає у вивченні категорії «загального», яке фор-
мується через нанотехнології й трансгуманістичні проєкти: коли технологія стає не просто 
інструментом, а модифікатором людини. У такій ситуації представлення людини як засобу чи 



106 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

як кінцевої мети набуває критичного значення. Друга задача філософії – довести, що людина 
встановлює мету для технологій, а не технології визначають мету людини. У цьому контексті 
реалізація третьої задачі – гуманізація технологій: технології, які змінюють світ через атом-
но-молекулярне управління, повинні бути відкриті до взаємодії з усіма нетехнічними виміра-
ми буття людини – соціальними, культурними, екологічними.

Як підкреслює дослідник Mark Burdett, ідеологічні риси трансгуманізму часом набувають 
онтологічного характеру: інформація стає новою «реальністю», а тіло – лише носієм даних, 
що відсуває людину до суб’єкта підкорення технології. Це становить одну з найглибших фі-
лософських загроз – відчуження людини від сутності власного буття [24].

Отже, сучасна ситуація вимагає філософської рефлексії, яка не обмежується технічною чи 
інженерною перспективою, а справді звертається до онтологічних, гносеологічних і аксіоло-
гічних контурів знання, в якому людина – не засіб, а мета.

Нанотехнології проникають у принципи життєдіяльності природи та людини як біологіч-
ної істоти, а не лише соціальної. Вони змінюють не лише наше знання про природу, але й 
саму природу. І завдання філософії полягає в рефлексивному осмисленні нанотехнологій як 
нового світу буття людини, відходячи від технократичного світогляду. Будь-який різновид 
технократії виникає тоді, коли більша влада належить техніці, а не людині.

Таким чином, головні напрямки розвитку науки і техніки найближчим часом – це нанотех-
нології, квантові комп’ютери, генна інженерія, дослідження кванта як «першого будівельного 
цеглинки» інформації і інші. Впровадження нанотехнологій у практику дозволить якісно змі-
нити як процеси виробництва, так і процеси споживання, від яких значною мірою залежить і 
рівень здоров’я суспільства, і якість життя майбутнього покоління [1].

Узагальнюючи, філософський аналіз нанотехнологій виявляє їхню подвійну природу: як 
інструмент розширення можливостей людини і як виклик її сутності, що вимагає нової етики 
технологічного буття.

Цей дуалізм лежить в основі остаточних висновків дослідження.
Висновки
1.	 Нанотехнології – постнекласичний феномен, що інтегрує фундаментальну науку та ін-

женерію [1, 5].
2.	 Емпіричні дані: ринок 16,5 → 103,2 млрд USD [15], прогнози Roco виконуються [14], 

68–72% експертів – за етичні регуляції [23].
3.	 Необхідна гуманізація: технології мають служити людині, а не визначати її мету [20].
4.	 Критика трансгуманізму: технічні зміни не замінять внутрішньої трансформації сутнос-

ті людини [21, 24].

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1. Каку М. Фізика майбутнього: як наука сформує долю людства та наше повсякденне 

життя до 2100 року. Київ : КМ-Букс, 2018. 416 с.
2. Іхде Д. Технологія та життєсвіт: від саду до землі. Блумінгтон : Indiana University Press, 

1990. 248 с.
3. Максвелл Н. Від знання до мудрості: революція для науки та гуманітарних наук. 

Лондон : Pentire Press, 2007. 298 с.
4.National Nanotechnology Initiative. What is Nanotechnology? URL: https://www.nano.gov/

nanotech-101/what/definition
5. Локтєв В. М. Нанотехнології: сучасний стан і перспективи. Вісник НАН України. 2019. 

№ 10. С. 18–27.
6. Ґелбрейт Дж. К. Нова індустріальна держава. Бостон : Houghton Mifflin, 1967. 438 с.
7. National Science Foundation. Nanotechnology Definition. URL: https://www.nsf.gov/

crssprgm/nano/ 
8. European Commission. Commission Recommendation of 18 October 2011 on the definition of 

nanomaterial (2011/696/EU). Official Journal of the European Union. 2011. L 275. P. 38–40.
9. Ратнер М., Ратнер Д. Нанотехнології: просте пояснення наступної великої ідеї. Аппер-

Саддл-Рівер : Prentice Hall, 2003. С. 1–5.



107ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

10. Нанотехнології та наноматеріали в Україні: стан і перспективи : монографія / за ред. 
Б. Є. Патона. Київ : Академперіодика, 2021. 320 с.

11. Дрекслер К. Е. Машини творіння: епоха нанотехнологій, що настає. Нью-Йорк : Anchor 
Books, 1986. 298 с.

12. Дрекслер К. Е. Наносистеми: молекулярні машини, виробництво та обчислення. Нью-
Йорк : Wiley, 1992. 576 с.

13. Німейєр К. М., Міркін К. А. Нанобіотехнології: концепції, застосування та 
перспективи. Вайнхайм : Wiley-VCH, 2004. 491 с.

14. Roco M. C. National Nanotechnology Initiative at 20 years: enabling new horizons. Journal 
of Nanoparticle Research. 2023. Vol. 25, no. 5. DOI: https://doi.org/10.1007/s11051-023-05829-9

15. MarketsandMarkets. Nanotechnology Market by Type, Application, Region – Global 
Forecast to 2033. Report Code: SE 3456. 2025. 285 p.

16. UNESCO. Nanotechnologies, ethics and politics. Paris : UNESCO Publishing, 2006. 112 p.
17. Шуммер Й. Міждисциплінарні проблеми досліджень у наномасштабі. Філософія хімії: 

практики, методології, концепції / за ред. Ж.-П. Льореда. Ньюкасл-апон-Тайн : Cambridge 
Scholars Publishing, 2013. С. 9–33.

18. Нордманн А. Філософія нанонауки. Довідник з нанотехнологій. Берлін : Springer, 2022. 
С. 123–145.

19. Мур Дж., Векерт Дж. Наноетика: оцінка наномасштабу з етичної точки зору. Відкриття 
наномасштабу / за ред. Д. Берда, А. Нордманна, Дж. Шуммера. Амстердам : IOS Press, 2004. 
С. 301–310.

20. Кант І. Критика практичного розуму. Київ : Юніверс, 2004. 528 с.
21. Феррандо Ф. Філософський постгуманізм. Лондон : Bloomsbury Academic, 2019. 296 с.
22. Гейлз Н. К. Непродумане: сила когнітивного несвідомого. Journal of Posthuman Studies. 

2024. Vol. 8, no. 1. P. 45–62.
23. Феррарі А., Коенен К., Грунвальд А. Бачення та етика в сучасному дискурсі про 

посилення людини. NanoEthics. 2012. Vol. 6, № 3. С. 215–229. DOI: https://doi.org/10.1007/
s11569-012-0155-1

24. Бердетт М., Лун К. Машина в привиді: трансгуманізм та онтологія інформації. Zygon. 
2023. Vol. 58, no. 3. С. 714–731. DOI: https://doi.org/10.1111/zygo.12886

REFERENCES
1.	 Kaku, M. (2018). Fizyka maibutnoho: yak nauka sformuie dolyu lyudstva ta nashe 

povsyakdenne zhyttya do 2100 roku [Physics of the future: How science will shape human destiny 
and our daily lives by the year 2100]. Kyiv : KM-Buks.

2.	 Ikhde, D. (1990). Tekhnolohiya ta zhyttiesvit: vid sadu do zemli [Technology and the 
lifeworld: From garden to earth]. Bloomington : Indiana University Press.

3.	 Maksvell, N. (2007). Vid znannya do mudrosti: revolyutsiya dlya nauky ta humanitarnykh 
nauk [From knowledge to wisdom: A revolution for science and the humanities]. London : Pentire 
Press.

4.	 National Nanotechnology Initiative. (n.d.) What is Nanotechnology? [What is 
nanotechnology?]. Retrieved October 31, 2025, from https://www.nano.gov/nanotech-101/what/
definition

5.	 Loktiev, V. M. (2019). Nanotekhnolohiyi: suchasnyi stan i perspektyvy [Nanotechnologies: 
Current state and prospects]. Visnyk NAN Ukrayiny, (10), S. 18–27.

6.	 Gelbreit, Dzh. K. (1967). Nova industrialna derzhava [The new industrial state]. Boston : 
Houghton Mifflin.

7.	 National Science Foundation. (n.d.) Nanotechnology Definition [Nanotechnology definition]. 
Retrieved October 31, 2025, from https://www.nsf.gov/crssprgm/nano/

8.	 European Commission. (2011) Commission Recommendation of 18 October 2011 on the 
definition of nanomaterial (2011/696/EU) [Commission Recommendation of 18 October 2011 
on the definition of nanomaterial (2011/696/EU)]. Official Journal of the European Union, L 275, 
P. 38–40.

9.	 Ratner, M., Ratner, D. (2003). Nanotekhnolohiyi: proste poyasnennya nastupnoyi velykoyi 
ideyi [Nanotechnology: A gentle introduction to the next big idea] (S. 1–5). Upper Saddle River : 
Prentice Hall.



108 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

10.	 Paton, B. Ye. (Ed.). (2021). Nanotekhnolohiyi ta nanomaterialy v Ukrayini: stan i 
perspektyvy [Nanotechnologies and nanomaterials in Ukraine: State and prospects]. Kyiv : 
Akademperiodyka.

11.	 Dreksler, K. E. (1986). Mashyny tvorinnya: epokha nanotekhnolohiy, shcho nastaye 
[Engines of creation: The coming era of nanotechnology]. New York : Anchor Books.

12.	 Dreksler, K. E. (1992). Nanosystemy: molekulyarni mashyny, vyrobnytstvo ta obchyslennya 
[Nanosystems: Molecular machinery, manufacturing, and computation]. New York : Wiley.

13.	 Nimeyer, K. M., & Mirkin, K. A. (2004). Nanobiotekhnolohiyi: kontseptsiyi, zastosuvannya 
ta perspektyvy [Nanobiotechnology: Concepts, applications and perspectives]. Weinheim : 
Wiley-VCH.

14.	 Roco, M. C. (2023). National Nanotechnology Initiative at 20 years: enabling new horizons 
[National Nanotechnology Initiative at 20 years: enabling new horizons]. Journal of Nanoparticle 
Research, 25(5). https://doi.org/10.1007/s11051-023-05829-9

15.	 MarketsandMarkets. (2025). Nanotechnology Market by Type, Application, Region – Global 
Forecast to 2033 [Nanotechnology market by type, application, region – Global forecast to 2033] 
(Report Code: SE 3456).

16.	 UNESCO. (2006). Nanotechnologies, ethics and politics [Nanotechnologies, ethics and 
politics]. Paris : UNESCO Publishing.

17.	 Shummer, Y. (2013). Mizhdystsyplinarny problemy doslidzhen u nanomashtabi 
[Interdisciplinary issues in nanoscale research]. In Zh.-P. Llored (Ed.), Filosofiya khimiyi: praktyky, 
metodolohiyi, kontseptsiyi [The philosophy of chemistry: Practices, methodologies, and concepts] 
(S. 9–33). Newcastle upon Tyne : Cambridge Scholars Publishing.

18.	 Nordmann, A. (2022). Filosofiya nanonauky [Philosophy of nanoscience]. In Dovidnyk z 
nanotekhnolohiy [Handbook of nanotechnology] (S. 123–145). Berlin : Springer.

19.	 Mur, Dzh., Vekert, Dzh. (2004). Nanoetyka: otsinka nanomashtabu z etychnoyi tochky zoru 
[Nanoethics: Assessing the nanoscale from an ethical point of view]. In D. Berd, A. Nordmann, 
Dzh. Shummer (Eds.), Vidkryttya nanomashtabu [Discovering the nanoscale] (S. 301–310). 
Amsterdam : IOS Press.

20.	 Kant, I. (2004). Krytyka praktychnoho rozumu [Critique of practical reason]. Kyiv : 
Yunivers.

21.	 Ferrando, F. (2019). Filosofskyi posthumanizm [Philosophical posthumanism]. London : 
Bloomsbury Academic.

22.	 Heylz, N. K. (2024). Neprodumane: syla kohnityvnoho nesvidomoho [Unthought: 
The power of the cognitive nonconscious]. Journal of Posthuman Studies, 8(1), P. 45–62.

23.	 Ferrari, A., Koenen, K., Grunvald, A. (2012). Bachennia ta etyka v suchasnomu dyskursi pro 
posylennya lyudyny [Visions and ethics in current discourse on human enhancement]. NanoEthics, 
6(3), S. 215–229. https://doi.org/10.1007/s11569-012-0155-1

24.	 Berdett, M., & Lun, K. (2023) Mashyna v pryvidі: transhumanizm ta ontolohiya 
informatsiyi [The machine in the ghost: Transhumanism and the ontology of information]. Zygon, 
58(3), S. 714–731. https://doi.org/10.1111/zygo.12886



109ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Kokoriev Oleksii Viktorovych
Doctor of Political Sciences,

Associate Professor at the Department of Journalism, Social Communications and IT Law
State University of Intelligent Technologies and Telecommunications

1, Kuznechna str., Odesa, Ukraine
orcid.org/0000-0001-7391-2498

Palchynska Mariana Viktorivna
Doctor of Philosophical Sciences,

Professor at the Department of Journalism, Social Communications and IT Law
State University of Intelligent Technologies and Telecommunications

1, Kuznechna str., Odesa, Ukraine
orcid.org/0000-0001-5860-9546

TECHNOLOGICAL REALITY AND THE LIMITS OF HUMAN REASON: 
A PHILOSOPHICAL ANALYSIS OF THE NANOTECHNOLOGY ERA

Relevance of the study The rapid progress of nanotechnology in the 21st century is radically 
transforming society, the economy, and human existence, generating new ethical challenges, risks 
of human alienation from its essence, and the threat of technocratic dominance. In the 2020s, the 
global nanotechnology market reaches billions of dollars: $16.5 billion in 2024, with a forecast 
of $103.2 billion by 2033 (CAGR 22.7%) [15]. The integration of nanotechnology into medicine 
(nano-implants), ecology (pollution filters), energy (next-generation solar panels), and everyday life 
(nanomaterials in clothing and electronics) requires urgent philosophical analysis. Without it, there 
is a risk that technology will become not a tool, but a determinant of human existence, violating the 
fundamental principles of human dignity and autonomy [23].

Purpose of the study – to identify the ontological, epistemological, and axiological contours 
of knowledge emerging at the intersection of nature, technology, and humanity in the era of 
nanotechnology, as well as to substantiate the need for humanization of technological development.

Research methods: theoretical – analysis, synthesis, generalization, comparative method; 
empirical – content analysis of reports (MarketsandMarkets, 2025 [15]; Roco, 2023 [14]), patent 
statistics, expert surveys (NanoEthics, 2012 [23]); philosophical – ontological, epistemological, 
axiological approaches, critical discourse analysis of transhumanism and post-non-classical 
rationality.

The results of the study. It was established that nanotechnology is a post-non-classical 
phenomenon that integrates natural and technical sciences into a single technological reality. 
Empirical data confirm exponential growth: market – from $16.5 to $103.2 billion [15], public 
investment – over $40 billion in the USA [14], patents – ~45,000 (2023) [14]. At the same 
time, 68% of experts point to the risk of social inequality, and 72% support mandatory ethical 
regulation [23]. Philosophical analysis reveals the dual nature of nanotechnology: as a tool for 
expanding human capabilities and as an ontological challenge to human essence. The critique of 
transhumanism as an ideology subordinating humans to technology is substantiated, along with the 
necessity of humanization – technology must serve humanity, not define its purpose. A new ethics 
of technological existence is proposed, where the human is not a means, but the ultimate goal of 
development.

Key words: nanotechnology, post-non-classical science, transhumanism, humanization of 
technology, ethics of technological existence, limits of human mind, ontology of human being, 
technological reality.

Дата надходження статті: 11.10.2025
Дата прийняття статті: 27.10.2025

Опубліковано: 26.12.2025



110 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

УДК 1(091):7.01:008 
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-13

Корнієнко Світлана Григорівна
доктор філософських наук,

професор кафедри філософії імені професора М. Д. Култаєвої
Харківського національного педагогічного університету імені Г. С. Сковороди

вул. Алчевських, 29, Харків, Україна
orcid.org/0000-0003-3838-7805

ТЕХНІЧНА ТВОРЧІСТЬ У КОНТЕКСТІ ФІЛОСОФІЇ ДИЗАЙНУ:  
ЕТИКО-АНТРОПОЛОГІЧНИЙ ВИМІР 

Актуальність теми дослідження зумовлена сутнісними трансформаціями у репрезен-
таціях дизайну, який дедалі більше постає соціокультурною практикою, спрямованою на 
узгодження духовного досвіду людини з технологічними викликами епохи антропоцену. Ди-
зайн як форма культурної медіації поєднує технічну раціональність, естетичну свідомість і 
етичну відповідальність, долаючи виключно утилітарні межі проєктування.

Технічна творчість розглядається як етико-антропологічна практика, у якій акт тво-
рення невіддільний від усвідомлення моральної відповідальності за наслідки антропогенно-
го впливу на світ. Філософія дизайну постає як гуманістичний проєкт збереження природи 
людини в умовах технологічного тиску сучасності. Її завданням є обґрунтування етики від-
повідальності як засадничого принципу технічної творчості, спрямованого на утвердження 
людини як духовної істоти. 

Філософія дизайну виявляє внутрішню напругу між творчою активністю та ризиками 
технологічної автономії Homo faber, які, за Г. Арендт і Ж. Елюлем, загрожують перетво-
ренням людини на елемент техносистеми. Водночас сучасна культура формує новий антро-
пологічний тип – Homo digitalis (М. Култаєва), що існує у цифровому просторі симулякрів і 
поступово втрачає внутрішню духовну опору.

Метою дослідження є обґрунтування етико-антропологічного потенціалу технічної 
творчості у межах філософії дизайну як гуманістичного проєкту збереження людини в умо-
вах технологічного суспільства.

Теоретико-методологічна основа дослідження ґрунтується на міждисциплінарному під-
ході, який формує аналітичну площину, де поєднуються феноменологічний, герменевтичний, 
онтоантропологічний та соціокультурний підходи. Така методологічна інтеграція дає змогу 
простежити, як у межах технічної творчості та дизайну реалізується онтологічний ста-
тус людини як творця, для якого акт проєктування є водночас етичною й естетичною фор-
мою взаємодії зі світом. Застосування порівняльно-аналітичного методу дало змогу виявити 
перехід від техноцентричних до гуманістично-орієнтованих моделей технічної творчості. 
У цьому контексті технічна творчість розуміється як простір духовної дії, де техніко-тех-
нологічне перетворення реальності набуває смислу культурного самотворення й відповідаль-
ності за збереження буття людини. 

Результати дослідження. Технічна творчість у філософії дизайну розкривається як осо-
бливий тип духовно-практичної діяльності, як етико-антропологічна дія, на підставі якої 
людина репрезентує / реалізує гуманістичний вимір культури.

Технічна творчість постає антропологічним викликом сучасності, оскільки в умовах циф-
ровізації та трансгуманізму межі між людським і технічним стають дедалі розмитішими. 
Філософія дизайну формує нову парадигму технологічного мислення та технічної творчості, 
де особлива увага приділяється гармонізації технологічного й екзистенційного вимірів люд-
ського буття.

Ключові слова: філософія дизайну, дизайн-мислення, технічна творчість, людина, гума-
нізм, антропологія техніки, етика відповідальності, Homo faber, Homo digitalis.

© Корнієнко С. Г., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



111ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Вступ. У сучасному гуманітарному дискурсі визначення дизайну як форми мислення (ди-
зайн-мислення) долає обмеження у розумінні останнього як виключно практики технічної 
творчості або процесу проєктування штучних об’єктів. Дизайн-мислення виступає як спосіб 
осмислення і творення світу людини. «Дизайн може і повинен стати способом, за допомо-
гою якого молоді люди можуть брати участь у зміні суспільства» [26]. У цьому контексті ди-
зайн-мислення найбільш повно розгортає первинну семантику поняття «дизайн» відповідно 
до англійського design – «ескіз», «задум», «план» (to design – «проєктувати», «замислювати»). 

Вимога нового гуманізму, сформульована в межах комунікативної філософії [19] у контек-
сті філософії дизайну набуває нового смислу. Йдеться не лише про можливість раціонального 
узгодження людських інтересів, а про етико-екологічну узгодженість людських дій / технічної 
творчості як з соціальним, так і природним середовищем. Такий гуманізм виходить за межі 
антропоцентризму, визнаючи право на життя іншим не-людським формам [21]. Це пере-
осмислення визначає нові можливості та напрями для дизайну і технічної творчості як прак-
тик, які реалізують принципи антропосоціогенези. Ідея дизайну в такому контексті постає як 
перехід на новий рівень комунікації системи «людина – техніка – природа», що долає класич-
ну опозицію «суб’єкт – об’єкт». Так, метафора «обережного Прометея» (Б. Латур) окреслює 
фігуру творця, який не панує над природою, а вступає з нею в діалог [22].

Філософія дизайну є відповіддю на запити сучасних дослідників щодо небезпеки абсо-
лютизація технологічного суспільства. Філософія дизайну спрямована на осмислення моду-
су культурного буття у сучасній техносфері як способу поєднання технічного й духовного; у 
цьому вимірі технічна творчість постає простором культурної самопрезентації людини. Про-
те це примирення не позбавлене суперечностей, бо виникає спокуса зосередження контролю 
над символічними формами досвіду людини спільнотою дизайнерів як нових архітекторів 
реальності. 

Аналіз першоджерел. У другій половині ХХ – на початку ХХІ століття відбуваються сут-
тєві світоглядні зрушення, що засвідчують становлення філософії дизайну, яка зосереджує 
свою увагу на фігурі людини, яка вже більше «не маніфестувала священне у певних формаль-
них термінах» [23, p. 4]. Ідеться про зсув від осмислення дизайну як прикладної практики до 
практики обґрунтування сучасних концептуальних соціокультурних моделей проєктування. 
На думку А. Фінделі, дизайн перетворюється на епістемологічне поле як простір перетину 
мистецтва, науки і технології, у межах якого здійснюється не стільки проєктування об’єктів, 
як конструювання форм пізнання, цінностей та етичних орієнтирів людини у сучасному світі. 
На його думку, саме в такому підході полягає потенціал оновлення дизайн-освіти: вона має 
формувати рефлексивного дизайнера, здатного усвідомлювати соціально-культурні та еколо-
гічні наслідки власної діяльності [14, p. 7]. 

Цю думку продовжує Т. Фрей, наголошуючи на етиці відповідальності. «Ми, люди, несві-
домо створили цей (кризовий – С. К.) стан через наслідки нашого антропоцентричного спосо-
бу життя у світі, який посилився завдяки технологіям» [16, p. 1]. Дослідник підкреслює, що 
однією із світоглядних деформацій сучасного технологічного суспільства є тлумачення пла-
нети як нескінченного ресурсу для необмеженого використання людиною. У своїй концепції 
дизайну А. Данна та Ф. Рейбі попереджають: «Властивий дизайну оптимізм не залишає аль-
тернативи, але стає зрозумілим, що багато викликів, з якими ми стикаємося сьогодні, невирі-
шувані, і що єдиний спосіб їх подолати – це змінити наші цінності, переконання, ставлення 
та поведінку» [12, p. 2]. Усі дослідження поєднує єдина наскрізна думка: дизайн є не лише 
практикою формотворення, а є проєктуванням смислів і відповідальності, бо, як наголошує 
Е. Манціні, «багато людей розчарувалися в технологіях як у “викупній” силі» [24].

У ширшому філософському контексті проблеми взаємодії людини й техносфери досліджу-
вали Б. Латур, Ф. Феррандо, Ф. Фукуяма, Н. Бостром, які звертають увагу на постгуманістич-
ні тенденції сучасної культури. На їхню думку, технічна творчість має не лише функціональ-
не, а передусім антропологічне значення, адже у процесі проєктування людина формує нові 
моделі буття. Отже, аналіз наукових джерел засвідчує, що сучасна філософія дизайну вихо-



112 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

дить за межі технічного чи естетичного виміру, формуючи гуманістичну парадигму, у центрі 
якої є відповідальність за майбутнє людини. 

У цьому контексті дизайн виступає медіальною площиною, що охоплює різні соціокуль-
турні сфери, водночас формуючи простір взаємодії між інженерією та гуманітаристикою, 
долучаючи питання, пов’язані з екологічною етикою. Це дозволяє говорити про дизайн як 
мережу практик, де поєднуються різні типи знання; мова про окрему дизайн як окрему спеці-
альність вже не йде. Про це свідчить типологічна структура дизайну, яка утворює матрицю, 
яка включає наступні напрями: просторово-архітектурний [5], промислово-предметний [2], 
візуально-комунікаційний [3], цифрово-інтерактивний [3], соціокультурний [1]. Така класифі-
кація дозволяє не лише систематизувати множинність репрезентацій дизайну, а й розкрити 
його філософський значення як способу пізнання і перетворення світу. Це дозволяє зробити 
висновок про інтеграцію мистецьких, технологічних і соціокультурних вимірів у контексті 
сучасних дизайн-практик.

Метою дослідження є обґрунтування етико-антропологічного потенціалу технічної твор-
чості у межах філософії дизайну як гуманістичного проєкту збереження людини в умовах 
технологічного суспільства.

Виклад основного матеріалу. Становлення філософії дизайну як методології, спрямо-
ваної на узгодження сучасних соціокультурних викликів, відбулося на початку 1920-х років 
ХХ століття. Одним із прикладів є впровадження Гарвардською школою бізнесу кейс-методу, 
спрямованого навчити студентів мислити варіантно й ухвалювати творчі рішення на підставі 
аналізу реальних практичних ситуацій. Зокрема, у 1921 році був опублікований перший само-
стійний кейс («General Shoe Company»), що ознаменувало початок переходу від виключно те-
оретичного викладання до навчання через практику [8]. Подальший розвиток цієї методології 
пов’язаний із діяльністю Г. А. Саймона, який обґрунтовує дизайн як раціональну діяльність зі 
створення штучного світу, що відрізняється від природного, але повинен з ним співіснувати. 
Це дозволило науковцю розглядати дизайн-мислення як проєктування, спрямоване на пошук 
рішень у невизначених умовах. Як зазначав дослідник, «кожен займається проєктуванням, 
якщо розробляє напрямки дій, спрямовані на зміну наявної ситуації на бажану» [27, p. 111]. 

Дизайн у широкому сенсі постає не стільки мистецтвом форми, скільки універсальною 
епістемологією дії, що поєднує раціональність, творчість і відповідальність. Дизайн-мислен-
ня у цьому контексті є методологію креативного й водночас етичного перетворення реаль-
ності. «Процес проєктування найкраще описати метафорично як систему просторів, а не як 
заздалегідь визначену серію впорядкованих кроків» [10, p. 4]. Це свідчить, по-перше, про пе-
рехід від розуміння дизайну як репрезентації технічної практики до осмислення його в кон-
тексті філософії дії. По-друге, ця методологія репрезентує перехід від техніко-інженерного 
до гуманістичного виміру життєтворчості людини. Відтепер проєктування виступає не лише 
дією зістворення продуктів, а й соціокультурною практикою формування досвідів людини у 
світі. «Те, що є природним, залежить від точки зору, вибору метафори, а отже, і культури. 
Труднощі з дизайном виникають, коли відбувається зміна метафор» [25, p. 122].

Парадигма «Знання – це сила» в умовах технологічного буття посилала розрив між мудрі-
стю та контролем: знання, перетворене на виробничий потенціал, визначає спосіб існування 
людини у світі та є унаочненням сили технології. Це артикулює питання етико-антропологіч-
ний виміру технічної творчості. Це пов’язано з тим, що Homo faber як образ людини-творця 
водночас несе ризик втрати духовної есенції Homo sapiens, що вимагає усунення поляризації 
між активністю і відповідальністю. 

Людина як діяч Homo faber (творець і виробник) у сучасному світі постає центральною 
фігурою технічної еволюції / революції й культурної трансформації, перебуваючи на межі 
між силою творення і загрозою підпорядкування об’єктам, створеним нею. Як зазначала 
Г. Арендт, Homo faber, формуючи штучний світ речей, підмінює духовну творчість інстру-
ментальною діяльністю. «Людський штучний світ, створений руками людини, стає дедалі 
менш тривалим, чим більше він набуває “корисності”. <> Коли світ перетворюється на функ-



113ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

цію людських потреб, він утрачає свою світовість; і тоді людина, замість бути володарем, 
стає рабом власної праці» [7,  p. 133; 135–136]. Як наслідок, діяльність більше не пов’язуєть-
ся з принципом відповідальності, бо відбувається трансформація людини з творця світу на 
елемент технічного порядку.

Ж. Елюль певним чином радикалізував цей діагноз, наголошуючи, що техніка в сучасному 
світі набуває автономії і більше не є засобом, а стає самодостатньою системою, яка диктує 
свої закони суспільству. Філософ підкреслює, що «індивідуальні рішення завжди здійсню-
ються в межах тієї соціальної реальності, яка передує самому індивідуальному існуванню та 
певною мірою його визначає» [13, p. XXIX]. Отже, техніка виступає соціальною реальністю, 
в яку людина дедалі більше інтегрується: ефективність замінює етичний вибір, функціональ-
на раціональність витісняє цінність. Саме тому технічна творчість повинна залишатися не 
лише формою дії, а й сферою етичної рефлексії, де людина зберігає право бути недоскона-
лою, проте виключно відповідальною.

Сучасна людина вже перебуває в об’єктивній реальності, де цифровізація є основою Ново-
го Просвітництва; Homo faber поступово витісняється Homo digitalis [4], яка репрезентує себе 
як Homo Deos [6]. На думку М. Култаєвої, «проникнення Дигітального сущого до підвалин 
людського буття породжує Homo digitalis – людину, яка зручно облаштувалася у симулякрах, 
відокремлюючись від реально існуючого світу» [4, с. 11]. Ця трансформація несе подвійний 
виклик: з одного боку, відкриває нові можливості переживання життя як проєкту, що реалізу-
ється через самотворення, креативність, соціальну партисипацію як співтворення соціальної 
реальності; з іншого, загрожує перетворенням людини на об’єкт керування алгоритмами та 
витісненням духовного досвіду технологічною ефективністю.

Цей процес варто розуміти у контексті викликів парадигми трансгуманізму, яка пропонує 
подолати людські обмеження шляхом інтеграції з технологіями. Як підкреслює Н. Бостром, 
«трансгуманізм ґрунтується на ідеї, що ми можемо, і повинні, використовувати техноло-
гії, аби подолати обмеження нашої біологічної природи» [9, p. 203]. Людина, прагнучи до 
постлюдського стану, ризикує втратити духовну самість, тобто ту внутрішню міру, яка робить 
її носієм свободи та відповідальності. Ф. Фукуяма наголошує, що головна загроза біотехно-
логічної епохи полягає не стільки у трансформації тілесної форми людини, скільки у посту-
повому витісненні самої людської природи, яка окреслює межі нашої моральної та екзистен-
ційної самості. У цьому сенсі «постлюдська стадія історії» [17] означає не прогрес, а втрату 
антропологічного стрижня, унаслідок чого людина ризикує стати елементом техносистеми. 
У цьому контексті дизайн і технічна творчість мають розглядатися не як засоби радикально-
го вдосконалення, а як етичні практики духовного самозбереження людини. Як зазначалося, 
особливого значення набуває артикуляція значення внутрішньої межі між технічним і духов-
ним, тим самим визначаючи межі можливого і допустимого.

Отже, сучасна філософія дизайну має не лише описувати, а й етично обмежувати технічну 
творчість, утверджуючи гуманістичну міру в умовах сучасної цифровізації, адже за прагнен-
ням вдосконалення технологічного буття приховується небезпека розчинення самої природи 
людини. Ідеться не лише про біологічні чи когнітивні модифікації, а про поступове витіснен-
ня людської екзистенції логікою чітко окресленої програми, результативності та беземоційно-
го удосконалення, що є втіленням сучасної вимоги щодо технічної нададптації.

Людина доби Пізнього Модерну, на думку Е. Ґідденса, змушена постійно переосмислю-
вати себе як тривалий «рефлексивний» проєкт, який формується на підставі вибору сти-
лю життя, моральних орієнтирів і способів самопрезентації. «Сучасний світ – це “світ, що 
має нестримний характер”: не лише темпи соціальних змін набагато швидші, ніж у будь-
якій попередній системі, але й їхні масштаби та глибина, з якою вони впливають на вже 
існуючі соціальні практики та способи поведінки [18, p, 16]. Ці зміни підкреслюють ак-
туальність ідеї дизайну як способу мислення. Особливого значення набуває онтологічний 
вимір дизайну. Відтепер людина водночас творить і формується / самовизначається через 
свої проєкти. «Ми проєктуємо свій світ, тоді як світ у відповідь діє на нас і проєктує нас» 



114 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

[29, p. 80]. Фігура Homo digitalis проєктує власну присутність у цифровому світі, але це 
провокує нову форму ув’язнення, де відбувається кодування на кшталт «подобається / не 
подобається» [4, с. 11].

Особливого значення набуває екзистенціал «щастя» щодо переживання й усвідомлення 
власного буття у контексті самотворення та проєктування життя, де дизайн уособлює собою 
форму життєтворчості. Так, Б. Бернетт та Д. Еванс визначають дизайн-мислення не лише як 
інструмент самопроєктування, спрямованого на пошук життєвого балансу, а насамперед як 
переживання щастя. Відповідно, головним завданням людини, полягає в тому, щоб остання 
навчилася проєктувати власне життя за логікою дизайну через постійне експериментуван-
ня, самоаналіз і перевірку гіпотез досвіду. «Оскільки дизайн життя – це ітеративний процес 
прототипів та експериментів, на цьому шляху є багато стартів та відступів. Якщо Ви почнете 
мислити як дизайнер, ви зрозумієте, що життя ніколи не закінчується» [11, p. 25].

Проте виникає нова суперечність сучасної доби: прагнучи до самореалізації власного 
проєкту людина дедалі частіше ізолює себе від спільноти, перетворюючи власне життя на 
приватний проєкт самовдосконалення, що руйнує наявні суб’єкт–суб’єктні зв’язки із світом. 
Інші люди починають сприйматися як інструменти реалізації цього проєкту Я, а не як спів-ді-
євця буття. Піраміда потреб А. Маслоу зазнає змін: на вершині більше не стоїть самоакту-
алізація, а радше комунікація як споживання й самопрезентація, що виступають головними 
формами соціальної реалізації / самоактуалізації. Таким чином, сучасна модель «щасливого 
життя» перетворюється на дизайн власного благополуччя, у якому ризикує зникнути духовна 
напруга, що живить процес розвитку. Автори цього підходу ставлять амбітне завдання: поз-
бавити людину способу життя, який робить її нещасною, проте питання про глибину її буття 
фактично залишають поза увагою.

Українська філософська традиція розкриває внутрішній вимір щастя (Г.  Сковорода, 
П. Юркевич). Для Сковороди справжня діяльність людини – це не лише зовнішня активність, 
а передусім пошук внутрішньої згоди з собою і світом, тобто впізнання своєї сродної праці. 
У цьому сенсі технічну творчість варто розуміти як форму духовної творчості, як спосіб 
подолання розриву між людиною духовною і технократичною безособовістю.

Отже, дизайн постає як простір антропологічного самопроєктування, завдяки якому 
постає нова парадигма людського буття, де головного значення набуває етична відповідаль-
ність. У цьому зв’язку технічна творчість виступає не лише як інструмент досягнення цілей, 
а як духовне джерело, спрямоване на пошук гармонії між задумом і втіленням, водночас не 
порушуючи засадничих принципів буття людини в цілому. Проте сучасна людина дедалі ча-
стіше прагне досягти поставленої мети без емоційного напруження, без того внутрішнього 
горіння, яке є суттю творчої дії. Ідеться про формування принципу антипристрасті, який на-
голошує на доцільності дистанціювання від надмірної емоційної залученості, для звільнення 
мислення від ірраціональних прагнень. Проте, трехнічна творчість як вираз людського праг-
нення бути творцем засвідчує зворотне: без пристрасті, без вогню ідеї акт творення втрачає 
свій життєвий зміст. 

Постає глибоко антропологічне питання: чи може людина залишатися творцем, якщо вона 
перестає горіти ідеєю? Чи не втрачає тоді технічна творчість свого духовного сенсу, пере-
творюючись на саморегульований процес без натхнення, без страждання, без участі душі? 
У цьому вимірі дизайн вимагає не лише майстерності, а внутрішнього горіння як етич-
ної сили, що повертає людину до її покликання – не просто створювати речі, а утверджува-
ти буття через натхненну дію. Як зауважує Річард Сеннет: «Майстерність означає тривале, 
фундаментальне людське прагнення – бажання виконати роботу добре заради самої роботи» 
[28, p. 20]; інакше кажучи, саме натхненна діяльність якість надає праці духовного сенсу. 
Технічна творчість у контексті філософії дизайну звертається до первинного розуміння май-
стерності – як шляху самотворення. Ідеться про актуалізацію принципу калакагатії; перехід 
від філософії дії (Г. Арендт) до філософії натхнення (Е. Фромм) як перехід від раціонального 
до духовного виміру технічної творчості.



115ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Отже, у сучасному суспільстві постає фігура людини-дизайнера як такої, що прагне ща-
стя, але ризикує втратити здатність до глибокого переживання, замінюючи внутрішнє горін-
ня на прагнення постійної позитивності. Це зумовлює одну з ключових суперечностей сучас-
ної культури: диспристрасність технічної раціональності та екзистенційна потреба людини у 
пристрасті й натхненні обертаються втомою у суспільстві досягнень: «Надмірне підвищення 
продуктивності призводить до психічних розладів. Втома в суспільстві досягнень – це само-
тня втома; вона має розділяючий та ізолюючий ефект» [20, p. 17]. Як зазначає Б.-Ч. Ган, у 
суспільстві вигорання, орієнтованому на безперервну продуктивність / позитивність, людина, 
перетворена на проєкт для себе, живе у стані емоційного вигорання, підкоряючись диктату 
власного проєкту. Натомість Е. Фромм наголошував, що автентичне людське буття неможли-
ве без пристрасного залучення, без здатності бути, а не лише мати. Саме любов та натхнен-
ня / творення виступають як способи реалізації сутнісної свободи людини, що свідчить про 
збереження екзистенційної напруги. «У способі буття володіння трансформується у здатність 
ділитися, дарувати, відмовлятися. Бути – це відпустити, не тримати, не володіти. Лише через 
внутрішню неприв’язаність стають можливими свобода й незалежність» [15, p. 45]. У цьому 
сенсі технічна творчість може або поглиблювати «диспристрасть», коли зводиться до інжене-
рії, або, навпаки, відновлювати духовну присутність людини у контексті філософії дизайну. 
Остання спрямована на осмислення невідповідності між фактичним і належним, між реаль-
ністю та її ідеалом життєтворчості людини. Проте ця невідповідність постає як джерело роз-
витку та шлях до духовної рівноваги у світі, який створює сама людина.

Висновки. Філософія дизайну надає нове розуміння технічної творчості, артикулюючи пе-
рехід від проєктування речей до проєктування смислів, від утилітарного до антропологічно-
го виміру творчості. Дизайн у сучасному розумінні виступає не лише як практика технічної 
творчості для втілення естетичної форми, а як площина інтеграції різних напрямів людської 
творчості, у межах якої взаємодіють мистецькі, технічні, соціальні та комунікативні практи-
ки. Його особливість полягає в тому, що він не утворює ієрархічної системи, а розгортається 
у вигляді типологічної структури, де окремі напрями дизайну співіснують і взаємно перети-
наються. У цьому сенсі його варто розуміти як дію зі збереження природи людини, де тех-
нічна творчість поєднується з етикою відповідальності, що відповідає заклику Г. Йонаса, що 
майбутнє людського буття залежить від здатності людини передбачати наслідки своїх дій. 

Філософія дизайну є репрезентацією духовної самоідентифікації людини у світі техноло-
гій. Проблема взаємозв’язку дизайну й технічної творчості набуває антропологічного значен-
ня, оскільки саме в акті проєктування розкривається людська здатність не лише створюва-
ти штучний світ, а й пізнавати власну природу через творення. У цій перспективі філософія 
дизайну розглядається як гуманістичний проєкт збереження людини в умовах технологічної 
цивілізації.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Габрель Т. М. Основи філософії дизайну: класифікація фундаментального 

інструментарію. Вісник Національного авіаційного університету. Серія: Філософія. 
Культурологія. 2016. № 4. С. 8–14.

2.	 Дяченко А. Естетичні складники українського національного стилю формотворення та 
декорування. Українська академія мистецтва. 2023. № 34. С. 85–91.

3.	 Кротова Т., Івашківська А. Особливості українського етнічного стилю у графічному 
дизайні. Актуальні проблеми сучасного дизайну: зб. матеріалів VІ Міжнародної наук.-практ. 
конфер., м. Київ, 25 квітня 2024 р. У 3х т. Т. 2. Київ: КНУТД, 2024. С. 273–276.

4.	 Култаєва М. Д. Homo digitalis, дигітальна культура і дигітальна освіта: філософсько-
антропологічні і філософсько-освітні розвідки. Філософія освіти. 2020. № 26 (1). С. 8–36.

5.	 Обуховська Л. Сучасний український етнодизайн інтер’єру: стрімка динаміка та світове 
визнання. Demiurge: ідеї, технології, перспективи дизайну. 2020. № 3 (2). С. 202–220.

6.	 Харарі Ю. Н. Homo Deus: за лаштунками майбутнього / пер. з англ. О.  Дем’яненка. 
Київ : Форс Україна, 2019. 512 с.



116 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

7.	 Arendt H. The Human Condition. Chicago, London: University of Chicago Press, 2018. 
380 p.

8.	 Baker Library, Harvard Business School. The General Shoe Company, 1921. URL: 
https://www.library.hbs.edu/special-collections-and-archives/exhibits/case-method/
the-general-shoe-company-1921

9.	 Bostrom N. In Defense of Posthuman Dignity. Bioethics. 2005. Vol. 19 (3). P. 202–214.
10.	 Brown T. Design Thinking. Harvard Business Review. 2008. No 86(6). P.  84– 92.
11.	 Burnett B., Evans D. Designing Your Life: How to Build a Well-Lived, Joyful Life. New 

York: Knopf Doubleday Publishing Group, 2016. 272 p.
12.	 Dunne A., Raby F. Speculative Everything: Design, Fiction, and Social Dreaming. 

Cambridge, MA: MIT Press, 2013. 240 p.
13.	 Ellul J. The Technological System / forow. D. Cerezuelle, trans. L. Richmord. Eugene, OR: 

Wipf and Stock Publishers, 2018. 378 p.
14.	 Findeli A. Rethinking Design Education for the 21st Century: Theoretical, Methodological, 

and Ethical Discussion. Design Issues. 2001. No 17(1). P. 5–17.
15.	 Fromm E. To Have or To Be? New York: Harper & Row, 1976. 240 p.
16.	 Fry T. Design Futuring: Sustainability, Ethics and New Practice. Oxford/New York : Berg 

Publishers, 2009. 218 p.
17.	 Fukuyama F. Our Posthuman Future: Consequences of the Biotechnology Revolution. New 

York : Farrar, Straus and Giroux, 2002. 272 p.
18.	 Giddens A. Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age. 

Cambridge : Polity Press, 1991. 256 p.
19.	 Habermas J. The Theory of Communicative Action. Vol. 1: Reason and the Rationalization 

of Society / trans. Th. McCarthy. Boston: Beacon Press, 1984. 465 p.
20.	 Han B.-Ch. The Burnout Society. Stanford : Stanford University Press, 2015. 72 p.
21.	 Haraway D. J. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham, London : 

Duke University Press, 2016. 312 p.
22.	 Latour B. A Cautious Prometheus? A Few Steps Toward a Philosophy of Design. 

F. Hackney, J. Glynne & V. Minto (Eds.). Networks of Design: Proceedings of the 2008 Annual 
International Conference of the Design History Society (UK), University College Falmouth, 3–6 
September 2008 Boca Raton: Universal Publishers, 2009. P. 2–10.

23.	 Margolin V. The Politics of the Artificial: Essays on Design and Design Studies. Chicago : 
University of Chicago Press, 2002. 284 p.

24.	 Manzini E. Design, When Everybody Designs: An Introduction to Design for Social 
Innovation / trans. R. Coard. Cambridge, MA : MIT Press, 2015. 241 p.

25.	 Norman D. A. The Design of Everyday Things. Revised and expanded edition. New York : 
Basic Books, 2013. 368 p.

26.	 Papanek V. Design for the Real World. URL: https://readings.design/PDF/design-for-the-
real-world-victor-papanek.pdf

27.	 Simon H. A. The Sciences of the Artificial. 3rd ed. Cambridge, MA : MIT Press, 1996. 
248 p.

28.	 Sennett R. The Craftsman. New Haven & London : Yale University Press, 2008. 326 p.
29.	 Willis A.-M. Ontological Designing. Design Philosophy Papers. 2006, No 4(2). P. 69–92.

REFERENCES
1.	 Habrel, T. M. (2016). Osnovy filosofii dyzainu: klasyfikatsiia fundamentalnoho 

instrumentariiu. Visnyk Natsionalnoho aviatsiinoho universytetu. Seriia: Filosofiia. Kulturolohiia, 4, 
8–14. [in Ukrainian].

2.	 Diachenko, A. (2023). Estetychni skladnyky ukrainskoho natsionalnoho styliu formotvorennia 
ta dekoruvannia. Ukrainska akademiia mystetstva, 34, 85–91. [in Ukrainian].

3.	 Krotova, T., & Ivashkivska, A. (2024). Osoblyvosti ukrainskoho etnichnoho styliu u 
hrafichnomu dyzaini. Aktualni problemy suchasnoho dyzainu: zb. materialiv VI Mizhnar. nauk.-
prakt. konf., Kyiv, April 25, V 3t. Tom 2. Kyiv: KNUTD, 2024. S. 273–276. [in Ukrainian].

4.	 Kultaieva, M. D. (2020). Homo digitalis, dyhitalna kultura i dyhitalna osvita: filosofsko-
antropolohichni i filosofsko-osvitni rozvidky. Filosofiia osvity, 26 (1), 8–36. [in Ukrainian].



117ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

5.	 Obukhovska, L. (2020). Suchasnyi ukrainskyi etnodyzain interieru: strimka dynamika ta 
svitove vyznannia. Demiurge: idei, tekhnolohii, perspektyvy dyzainu, 3 (2), 202–220. [in Ukrainian].

6.	 Harari, Yu. N. (2019). Homo Deus: za lashtunkamy maibutnoho / рerekl. z anghl. 
O. Demianenko. Kyiv: Fors Ukraina. 512 p.

7.	 Arendt, H. (2018). The Human Condition. Chicago, London: University of Chicago Press, 
380 p. 

8.	 Baker Library, Harvard Business School. The General Shoe Company, 1921. Retrieved 
from:  https://www.library.hbs.edu/special-collections-and-archives/exhibits/case-method/
the-general-shoe-company-1921. 

9.	 Bostrom N. In Defense of Posthuman Dignity. Bioethics. 2005. Vol. 19 (3). P.  202–214. 
[in English].

10.	 Brown, T. (2008). Design Thinking. Harvard Business Review. No 86(6). P.  84– 92. 
11.	 Burnett, B., & Evans, D. (2016). Designing Your Life: How to Build a Well-Lived, Joyful 

Life. New York: Knopf Doubleaday Publishing, 272 p.
12.	 Dunne, A., & Raby, F. (2013). Speculative Everything: Design, Fiction, and Social 

Dreaming. Cambridge, MA: MIT Press, 240 p. 
13.	 Ellul, J. (2018). The Technological System / forow. D. Cerezuelle, trans. L. Richmord. 

Eugene, OR: Wipf and Stock Publishers, 378 p. 
14.	 Findeli, A. (2001). Rethinking Design Education for the 21st Century: Theoretical, 

Methodological, and Ethical Discussion. Design Issues. No 17(1). P. 5– 17. 
15.	 Fromm, E. (1976). To Have or To Be? New York: Harper & Row, 240 p.
16.	 Fry, T. (2009). Design Futuring: Sustainability, Ethics and New Practice. Oxford/New York: 

Berg Publishers, 218 p.
17.	 Fukuyama, F. (2002). Our Posthuman Future: Consequences of the Biotechnology 

Revolution. New York: Farrar, Straus and Giroux, 272 p.
18.	 Giddens, A. (1991). Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age. 

Cambridge: Polity Press, 256 p.
19.	 Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative Action. Vol. 1: Reason and the 

Rationalization of Society / trans. Th. McCarthy. Boston: Beacon Press, 465 p. 
20.	 Han, B.-Ch. (2015). The Burnout Society. Stanford: Stanford University Press, 72 p.
21.	 Haraway, D. J. (2016). Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham, 

London: Duke University Press, 312 p.
22.	 Latour, B. (2009). A Cautious Prometheus? A Few Steps Toward a Philosophy of Design. 

F. Hackney, J. Glynne & V. Minto (Eds.). Networks of Design: Proceedings of the 2008 Annual 
International Conference of the Design History Society (UK), University College Falmouth, 
3–6 September 2008 Boca Raton: Universal Publishers, P. 2–10. 

23.	 Margolin, V. (2002). The Politics of the Artificial: Essays on Design and Design Studies. 
Chicago: University of Chicago Press, 284 p.

24.	 Manzini, E. (2015). Design, When Everybody Designs: An Introduction to Design for Social 
Innovation / trans. R. Coard. Cambridge, MA: MIT Press, 241 p.

25.	 Norman, D. A. (2013). The Design of Everyday Things. Revised and expanded edition. New 
York: Basic Books, 368 p.

26.	 Papanek, V. Design for the Real World. Retrieved from: https://readings.design/PDF/design-
for-the-real-world-victor-papanek.pdf

27.	 Simon, H. A. (1996). The Sciences of the Artificial. 3rd ed. Cambridge, MA: MIT Press, 
248 p. 

28.	 Sennett, R. (2008). The Craftsman. New Haven & London: Yale University Press, 326 p. 
29.	 Willis, A.-M. (2006). Ontological Designing. Design Philosophy Papers, 4(2), 69–92.



118 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Korniienko Svitlana Hryhorivna
Doctor of Philosophical Sciences, Associate Professor,

 Professor at the Department of Philosophy named after Professor M. D. Kultayeva 
H. S. Skovoroda Kharkiv National Pedagogical University 

29, Alchevskykh str., Kharkiv, Ukraine 
ORCID ID: 0000-0003-3838-7805

TECHNICAL CREATIVITY IN THE CONTEXT OF THE PHILOSOPHY OF DESIGN:  
AN ETHICAL AND ANTHROPOLOGICAL DIMENSION

Problem. Contemporary technological development increasingly transforms design into 
a dominant sociocultural practice that shapes human interaction with the world. However, 
within technocentric and utilitarian paradigms, technical creativity often loses its ethical and 
anthropological orientation, which leads to the marginalization of human spiritual experience. In 
the context of the Anthropocene, digitalization, and the growing autonomy of technological systems, 
this situation poses a risk of reducing the human being to a functional element of a technosystem, 
thereby undermining the humanistic foundations of culture.

Purpose. The purpose of this study is to substantiate the ethical and anthropological potential 
of technical creativity within the philosophy of design and to conceptualize it as a humanistic 
project aimed at preserving the integrity of the human being under the conditions of contemporary 
technological society.

Methods. The research is based on an interdisciplinary methodological framework that 
integrates phenomenological, hermeneutic, onto-anthropological, and sociocultural approaches. 
This combination allows for analyzing technical creativity not only as a form of instrumental 
activity but as a mode of human existence and self-realization. The comparative-analytical 
method is applied to identify the transition from technocentric models of technical creativity 
toward humanistically oriented design practices. Conceptual analysis is used to interpret the 
anthropological implications of technological autonomy and digital culture.

Results. The study demonstrates that technical creativity within the philosophy of design can be 
interpreted as a specific type of spiritual-practical activity and as an ethical and anthropological 
act through which the human being realizes the humanistic dimension of culture. The philosophy 
of design is shown to contribute to the formation of a new paradigm of technological thinking, 
oriented toward the harmonization of technological innovation with ethical responsibility and 
existential meaning, thereby affirming the human being as a creative and morally responsible 
subject.

Key words: philosophy of design, design thinking, technical creativity, human being, humanism, 
anthropology of technology, ethics of responsibility, Homo faber, Homo digitalis.

Дата надходження статті: 27.10.2025
Дата прийняття статті: 16.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



119ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 130.2
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-14

Лісеєнко Олена Василівна 
доктор соціологічних наук, професор,

професор кафедри філософських і соціологічних студій та соціокультурних практик
Державного закладу «Південноукраїнський національний педагогічний університет 

імені К. Д. Ушинського» 
вул. Старопортофранківська, 26, Одеса, Україна

orcid.org/0000-0002-0408-5203

Анісімов Олександр Олександрович
здобувач вищої освіти кафедри філософських і соціологічних студій 

та соціокультурних практик
Державного закладу «Південноукраїнський національний педагогічний університет 

імені К. Д. Ушинського» 
вул. Старопортофранківська, 26, Одеса, Україна

ФІЛОСОФСЬКО-РЕФЛЕКСИВНЕ ОСМИСЛЕННЯ ФЕНОМЕНУ  
ЖИТТЄВОГО УСПІХУ ОСОБИСТОСТІ В ПРОСТОРІ  

СУЧАСНОГО СУСПІЛЬСТВА

Актуальність проблеми. У контексті сучасних соціокультурних трансформацій, 
зростання темпів життя, посилення індивідуалізму, проблема життєвого успіху постає як 
одна з ключових у філософському дискурсі. Успіх перестає бути лише особистісним досяг-
ненням – він дедалі більше виконує роль символу соціального визнання, статусного маркера, 
етичного орієнтиру і навіть екзистенційного сенсу людського життя. Важливим є також 
те, що філософія успіху має сприяти не лише досягненню цілей, а й розумінню глибинної суті 
людського буття. Метою статті є філософсько-рефлексивне осмислення феномену жит-
тєвого успіху особистості та його соціокультурних вимірів у просторі сучасного суспіль-
ства в добу постмодерну. Методи дослідження. Методологічна основа дослідження зу-
мовлена поставленою метою, характеризується застосуванням методів індукції, дедукції, 
аналізу, а також використанням феноменологічного та аксіологічного підходів. Результати 
дослідження. У контексті філософсько-рефлексивного осмислення феномену життєвого 
успіху особистості як багатовимірного соціокультурного явища проаналізовано онтологіч-
ний та аксіологічний зміст поняття життєвого успіху. Онтологічний вимір успіху визна-
чено як стан буття людини, в якому вона не лише реалізує власні здібності, а й утверджує 
свою унікальність у світі, поступово розкриваючи в собі новий функціонал який дозволяє мак-
симально комфортно інтегруватися в соціальні структури суспільства. Аксіологічний вимір 
життєвого успіху передбачає гармонізацію особистісних і соціальних цінностей, у якій прі-
оритет належить внутрішній узгодженості, а не лише відповідності зовнішнім стандар-
там. Зазначено, що життєвий успіх особистості формується та оцінюється у певному 
соціокультурному контексті, під впливом культурних кодів, які створюють ціннісну основу 
успіху. Зроблено висновок, що феномен життєвого успіху особистості є багатовимірним 
явищем в просторі сучасного суспільства, що потребує його осмислення через призму осо-
бистісного розвитку, смислотворення, етичної відповідальності та соціокультурної взаємо-
дії. У результаті запропоновано цілісну концептуальну модель життевого успіху особисто-
сті у просторі сучасного суспільства в добу постмодерну, що інтегрує його екзистенційний, 
соціокультурний та віртуальний аспекти.

Ключові слова: життєвий успіх, особистість, філософія успіху, філософська рефлексія, 
цінності, екзистенційний вимір, віртуальна реальність, смисл життя. 

© Лісеєнко О. В., Анісімов О. О ., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



120 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Вступ. У контексті сучасних соціокультурних трансформацій, зростання темпів життя, 
посилення індивідуалізму, проблема життєвого успіху постає як одна з ключових у філософ-
ському дискурсі. Успіх перестає бути лише особистісним досягненням – він дедалі більше 
виконує роль символу соціального визнання, статусного маркера, етичного орієнтиру і навіть 
екзистенційного сенсу людського життя. Тому важливо не лише осмислити феномен життєво-
го успіху, а й проаналізувати його екзестенційний сенс та значення в умовах в умовах соціо
культурних трансформацій сучасного суспільства та глобалізації соціальних моделей успіху. 

Філософсько-рефлексивне осмислення життєвого успіху особистості дозволяє виявити 
глибинні смисли цього феномену як культурного, морального, символічного феномену. Це 
осмислення має не тільки наукове, але й практичне значення для відповіді на запитання– чим 
є життєвий успіх: засобом самореалізації чи новим соціальним конструктом, що відтворює 
нерівність і маніпуляцію? Важливим є також те, що філософія успіху має сприяти не лише 
досягненню цілей, а й розумінню глибинної суті людського буття.

Метою статті є філософсько-рефлексивне осмислення феномену життєвого успіху особи-
стості та його соціокультурних вимірів у просторі сучасного суспільства в добу постмодерну.

Методи дослідження. Методологічна основа дослідження зумовлена поставленою метою, 
характеризується застосуванням методів індукції, дедукції, аналізу, а також використанням 
феноменологічного та аксіологічного підходів. 

Результати дослідження. Концепт життєвого успіху все частіше знаходиться у фокусі 
сучасного філософського аналізу. Поняття «життєвий успіх» відображає рівень відповідно-
сті результатів соціальних практик особистості її планам і очікуванням. Ця категорія може 
використовуватися як у вузькому, так і широкому сенсі. У вузькому значенні вона може бути 
використана для визначення досягнення бажаного і значного результату у вирішенні певного 
життєвого завдання. У широкому сенсі – як оцінка змістовності і цілісності життя, реалізації 
особистістю її життєвого призначення. Показниками життєвого успіху особистості є ступінь 
реалізації її індивідуального потенціалу, мрій, надій і прагнень, її самоактуалізація, задоволе-
ність досягненнями у значущій сфері діяльності, рівнем, засобом, результатами своєї саморе-
алізації, тим, як склалося життя, а також самооцінка життєвого успіху [5].

Суб’єктивна оцінка особистістю власної життєдіяльності проявляється в емоційно-цін-
нісному ставленні до життя, основними компонентами якого є щастя (як безпосередньо емо-
ційне ставлення до процесу життя), задоволеність (опосередковане свідомими когнітивними 
оцінками ставлення до життя як цілісного процесу ) і сенс життя (відношення до життя як до 
виправданого, обґрунтованого, зрозумілого й цілісного).

Як зазначає А. Ярема, особливістю життєвого успіху є те, що він базується на особистіс-
них суб’єктивних оцінках успішності соціальних практик, і ці оцінки можуть не відповіда-
ти прийнятим у суспільстві стандартам успішності [9]. Внутрішнє задоволення результата-
ми своєї діяльності особистості не завжди супроводжується визнанням цих досягнень з боку 
суспільства. 

У межах філософської рефлексії феномену життєвого успіху проаналізуємо його онто-
логічний та аксіологічний зміст. Онтологічний аспект феномену життєвого успіху передба-
чає розгляд цього явища як певного способу буття особистості, який інтегрує її внутрішні 
потенції та зовнішні прояви у соціальному світі. Отже, успіх розглядається не як випадко-
ве досягнення чи результат короткотривалої події, а як тривалий стан гармонійної реалізації 
сутнісних можливостей людини, який гіпотетично можно порівняти з сосудом що поступо-
во наповнюється завдяки прагненню індивіда максимально інтегруватися у вистроєний ним 
конструкт. У філософській традиції поняття «успіх» можна співвіднести з арістотелівською 
евдемонією – станом, у якому доброчесність і діяльність у згоді з розумом формують основу 
щасливого життя. Проте сучасний онтологічний підхід розширює цю концепцію, включаючи 
в неї не лише морально-етичний компонент, а й динамічність людської ідентичності, здат-
ність адаптуватися до змінних соціокультурних умов. Ж.-П. Сартр, розглядаючи буття-у-собі 
та буття-для-себе, наголошував, що справжній успіх можливий лише тоді, коли особистість 



121ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

визнає свою свободу та відповідальність за власне життя, інакше людина ризикує залиши-
тися у «несправжньому» існуванні, коли її досягнення визначаються зовнішніми нормами та 
очікуваннями [7]. Таким чином, онтологічний вимір успіху можна визначити як стан буття 
людини, в якому вона не лише реалізує власні здібності, а й утверджує свою унікальність у 
світі, поступово розкриваючи в собі новий функціонал який дозволяє максимально комфорт-
но інтегруватися в соціальні структури суспільства. 

Аксіологічний вимір передбачає дослідження успіху як цінності – особистісної та суспіль-
ної. З одного боку, життєвий успіх може розглядатись як індивідуальна цінність, що визнача-
ється особистими пріоритетами, потребами, прагненнями. З іншого боку, успіх є соціальною 
цінністю, оскільки суспільство встановлює власні норми й стандарти того, що вважається 
успіхом. Е. Фромм у роботі “Мати чи бути?” зазначає, що справжня цінність життя полягає у 
здатності “бути” – творити, любити, мислити, а не лише накопичувати [8].

Сучасна соціокультурна ситуація ускладнює аксіологічний вимір, оскільки глобальні та 
медійні впливи часто підміняють особистісні цінності комерційними або візуально прива-
бливими образами успіху. Як зазначає Ж. Бодріяр, у постмодерному суспільстві успіх часто 
перестає бути прямим результатом особистісних досягнень і трансформується у симулякр – 
образ успішності, який існує незалежно від реальної діяльності, формується через медіа та 
культурні символи і сприймається як соціально значущий [10]. Отже, аксіологічний вимір 
життєвого успіху передбачає гармонізацію особистісних і соціальних цінностей, у якій пріо-
ритет належить внутрішній узгодженості, а не лише відповідності зовнішнім стандартам.

Життєвий успіх особистості формується та оцінюється у певному соціокультурному кон-
тексті. Культура виступає системою цінностей, норм, символів і практик, що визначають, 
які досягнення вважаються значущими, а які ні. Вона задає культурні коди успіху – усталені 
уявлення про бажані цілі, способи їх досягнення та соціальні ознаки успішності. Культурні 
коди – це умовні “правила гри”, що визначають, як слід мислити, діяти і оцінювати себе та 
інших. У західних культурах модерного періоду успіх часто асоціювався з особистою автоно-
мією, підприємництвом та інноваціями (ідеї Макса Вебера про протестантську етику і дух ка-
піталізму) [4]. У східних культурах традиційно велике значення надається колективному успі-
ху, сімейній та суспільній гармонії, де індивідуальні досягнення оцінюються через призму 
внеску у спільноту. У постмодерному світі, під впливом глобалізації та цифрових технологій, 
формується символічний код успіху, де важливіше, на думку Бодріяра, як людина представле-
на у віртуальних і медійних просторах, ніж її реальні досягнення [10]. Таким чином, культур-
ні коди не лише формують соціальні очікування, а й створюють певну ціннісну основу успіху, 
за допомогою якої люди порівнюють свої досягнення з досягненнями інших.

У дослідженнях останніх років спостерігається зростання інтересу до інтерпретації успі-
ху як форми символічного капіталу [10], як конструкта культури досягнень [13], як елементу 
життєвого конструювання в умовах індивідуалізованого суспільства ризику [3]. 

Концепт життєвого успіху відображає не лише індивідуальний досвід досягнення цілей, 
а й суспільно сконструйоване уявлення, що визначає норми прийнятної поведінки, цінності 
та ієрархії. В умовах постіндустріального суспільства, яке характеризується конкуренцією, 
мобільністю та символічним споживанням, успіх дедалі частіше вимірюється зовнішніми 
критеріями: матеріальним становищем, популярністю, візуальною представленістю в цифро-
вому просторі. Успіх, таким чином, постає як форма легітимації особистісного буття в очах 
іншого, як публічний доказ власної «вартісності» [2]. Проте така інтерпретація містить у собі 
небезпеку спрощення сенсу людського життя, зведення ознак життєвого успіху особистості 
до суспільної ефективності. В такому розумінні, на наш погляд, успіх перестає бути резуль-
татом духовної самореалізації та розвитку особистісного потенціалу, а стає частиною соці-
ального спектаклю, в якому важливо не стільки бути, скільки здаватися, де перед індивідом 
постійно постає питання «бути чи не бути» («To be or not to be»).

Сучасні філософські та соціогуманітарні дослідження акцентують на тому, що життєвий 
успіх формується в контексті соціальних очікувань, культурних норм і особистісних пріори-



122 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

тетів [6; 14]. Значну роль у його осмисленні відіграють поняття щастя, самореалізації, свобо-
ди вибору, життєвих цінностей. 

Вважаємо, що у просторі сучасного суспільства у добу постмодерну феномен життєвого 
успіху перестає бути просто метою, а трансформується в постійно переосмислюваний про-
цес, який має, принаймні, декілька основних вимірів – екзистенційний, культурний, віртуаль-
ний. Розглянемо більш детально кожний із цих вимірів феномена життєвого успіху особисто-
сті в сучасному суспільстві. 

1.	 Екзистенційний вимір: успіх як самозустріч. На глибинному рівні успіх – це не 
стільки досягнення, скільки автентична відповідь на питання «хто я?». Екзистенційний ви-
мір успіху корелює з категоріями свободи, відповідальності, вибору, внутрішньої цілісності. 
Успішною стає та людина, яка наповнює своє життя смислом, що виникає з особистого досві-
ду, цінностей, пріоритетів життя. У цьому сенсі життєвий успіх – не форма, а зміст, не статус, 
а шлях.

З філософської точки зору, успіх має не лише соціальну, а й онтологічну природу. У кате-
горіях екзистенційної філософії (М. Хайдеггер, К. Ясперс, Е. Фромм) успішне життя визна-
чається не досягненням зовнішніх цілей, а глибиною духовного буття особистості. Е. Фромм 
у праці «Мати чи бути?» акцентує увагу на відмінності між володінням успіхом і переживан-
ням сенсу буття [8]. Людина, яка живе в модусі «мати», прагне отримувати статуси, а та, що в 
модусі «бути», – наповнювати життя значенням.

У постмодерному соціумі економічна вигода та ринкові критерії ефективності проникають 
у всі сфери життя. Навіть гуманітарні досягнення або внутрішні переживання «успішності» 
оцінюються через призму вигоди, бренду, впливу. Це створює ризик знецінення екзистенцій-
ного смислу успіху.

Парадоксально, але в епоху зовнішньої свободи й вибору багато людей переживають 
втрату внутрішнього орієнтира. Постмодерн кидає виклик ідеї успіху як завершеності: він 
апелює до відкритості проєкту життя, до постійного запитування – «а що для мене успіх 
саме зараз?» Це народжує філософську рефлексію, кризу смислів і потребу в новому онтоло-
гічному ґрунті.

Важлива в цьому контексті думка Сартра щодо екзистенційної свободи у постмодерному 
суспільстві, яка інтерпретується як виклик і водночас тягар – успіх більше не гарантується 
суспільством чи долею, а постає як вибір, за який несе відповідальність сама особистість [7]. 
В сучасному суспільстві дедалі більше людей уникають сліпого наслідування зовнішніх ша-
блонів, натомість вибудовують власний шлях або власну модель успіху, наприклад, через ду-
ховний розвиток, творчість, повернення до локальних ідентичностей.

2. Соціокультурний вимір: успіх як участь у сенсотворенні. У культурному контексті 
життєвий успіх виявляється як включення у діалог із культурними кодами та сенсами, як 
формування нових смислів, які зберігаються у колективній свідомості. Це не лише засвоєння 
культурних зразків, а їхнє переосмислення і трансформація. Як зазначає П. Рікьор, культура – 
це простір наративної ідентичності, де людина формує себе як суб’єкта в оповіданні про себе 
[12]. Таким чином, успіх набуває значення символічної участі у спільній культурній пам’яті 
та майбутньому.

У сучасному суспільстві співіснують численні етнокультурні, гендерні, професійні, суб-
культурні уявлення про те, що таке успіх. Це унеможливлює уніфікацію критеріїв, але водно-
час збагачує соціальну дійсність, дозволяючи кожному індивіду шукати «свій шлях» у межах 
множинності.

В культурі конкретного суспільства успіх визначається через систему культурних тра-
дицій, цінностей, ментальності. Така ціннісна складова ментальності, як досягнення 
(achievement) включає особистий успіх і його демонстрацію через здібності, відповідні со-
ціальним та культурним стандартам. Іншою категорією цінностей досягнення є «зовнішня 
реалізація», яка фокусується на зовнішніх аспектах життя. Це може включати престижну 
кар’єру, фінансовий успіх, знання, соціальний статус, сімейне благополуччя і т. ін. Коли цін-



123ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ності досягнення відповідають цілям людини, вона відчуває більше задоволення від життя. 
Але коли вони не відповідають пріоритетним цілям, це може призводити до стресу, невдово-
леності, депресії та інших негативних наслідків.

У постмодерному суспільстві зникають єдині, універсальні моделі «успішного життя». На-
томість акцент зміщується на особистісну унікальність, суб’єктивний вибір і самоконструю-
вання ідентичності. Життєвий успіх дедалі частіше визначається не зовнішніми критеріями 
(становище, багатство, статус), а внутрішнім відчуттям самореалізації.

Суспільство продовжує визначати успіх через систему визнання, престижу, соціального 
капіталу. Успішний – це той, хто помітний, хто володіє ресурсами, впливає, хто «змінив щось 
на краще». Але соціальний вимір також виявляє амбівалентність успіху: він водночас є фор-
мою інтеграції і засобом відчуження. Визнання з боку інших може підтримати особистість у 
її прагненнях, але також може стати пасткою зовнішнього конформізму.

3.	 Віртуальний вимір: успіх як симуляція. У цифровому суспільстві успіх дедалі частіше 
живе в екрані – у стрічці новин, на фото, у публічному образі. Тут народжується феномен си-
мульованого успіху – образу, який не обов’язково відповідає реальності, але має символічну 
силу. Успіх стає перформансом, у якому головне – бути впізнаваним, а не бути собою. 

Бодріяр стверджував, що в добу постмодерну реальність замінюється симулякрами – ко-
піями без оригіналу. Життєвий успіх часто конструюється як медіа-образ: блогери, публічні 
інфлюенсери створюють віртуальні «історії успіху», що не обов’язково має під собою реаль-
не підґрунтя. Згідно з Ж. Бодріяром, сучасна культура живе у просторі симулякрів, де знак 
не відсилає до реальності, а до інших знаків [10]. Успіх у віртуальному вимірі – це радше 
образ, що існує незалежно від субстанції. Він конструюється як перформанс у соціальних ме-
режах, рекламних наративах, цифровій самопрезентації. Такий успіх апелює не до реально-
го досягнення, а до впізнаваності, цитованості, алгоритмічної ваги. Це явище можна назвати 
«віртуальним капіталом», що функціонує автономно від традиційних форм соціального ста-
тусу. Дійсно, соціальні мережі значно впливають на уявлення особистості про успіх – попу-
лярність у TikTok чи Instagram часто ототожнюється з досягненням життєвої мети, незалежно 
від внутрішнього змісту або реального внеску у суспільство. 

Але феномен життєвого успіху пов’язаний також із ідеєю соціальної відповідальності. 
Етика успіху у XXI столітті потребує переосмислення, оскільки традиційний індивідуаліс-
тичний і споживацький підхід вступає у суперечність з викликами глобальної екологічної, 
соціальної та ціннісної кризи. Стає актуальним поняття «успіху з людським обличчям», яке 
передбачає не лише досягнення, але й гармонійне співіснування з іншими.

Висновки.  Життєвий успіх є не лише соціальним конструктом, але також філософською 
проблемою, що вимагає глибокої наукової рефлексії. Успіх може бути джерелом розквіту осо-
бистості, але також й потенційним способом її підміни симулякром. Філософський дискурс 
допомагає вирізнити між справжнім життєвим успіхом (акцент на смислі, самореалізацію, 
взаємовідносини) та його сучасним симулякрною підробкою. Справжня успішність спираєть-
ся на цінності відповідальності, співбуття, любові, внутрішньої гідності. У цьому її філософ-
ська глибина і соціально-гуманістичний потенціал.

Феномен життєвого успіху особистості є багатовимірним явищем в просторі сучасного 
суспільства, що потребує його подальшого осмислення через призму особистісного розвит-
ку, смислотворення, етичної відповідальності та соціокультурної взаємодії. Успіх не є універ-
сальною моделлю, а формується у взаємодії особистих цінностей та суспільного контексту. 
Зазначимо, що сучасна філософія успіху має сприяти не лише досягненню життєвого успіху 
людиною, а й розвитку особистості, усвідомленню власного життєвого шляху та гармонійно-
му поєднанню матеріальних і духовних аспектів буття людини. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Бодріяр Ж. Симулякри і симуляція / Пер. з фр. В. Ховхун. К.: Вид-во Соломії Павличко 

«Основи», 2004. 230 с.
2.	 Бауман З. Плинна сучасність. Київ : Темпора, 2021. 176 с.



124 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

3.	 Бек У. Суспільство ризику: на шляху до іншої модернізації. Харків : Віват, 2019. 381 с.
4.	 Вебер М. Протестантська етика і дух капіталізму. К.: Основи, 1994. 261 с. 
5.	 Життєва компетентність особистості / ред. Л.В. Сохань, І.Г. Єрмакова, Г.М. Несен. К. : 

Боглана, 2003. 321 с.
6.	 Паниотто В., Пясковская А., Сахно Ю. Динаміка рівня щастя та його детермінанти. 

Україна 2001 – 2017. Соціологія: Теорія, Методи, Маркетинг. 2018, N1. С. 84–101.
7.	 Сартр Ж.-П. Буття і ніщо. К.: Основи, 2000. 854 с.
8.	 Фромм Е. Мати чи бути? К.: Український письменник, 2010. 221 с.
9.	 Ярема А. Феномен успіху в соціологічному вимірі. Вісник Львівського університету: 

Серія : соціологічна. 2010 . Вип. 4 . С. 92–99.
10.	 Bourdieu P. The Forms of Capital // Richardson J. (ed.). Handbook of Theory and Research 

for the Sociology of Education. New York: Greenwood, 1986. 450 с.
11.	 Latour B. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory. Oxford: 

Oxford University Press, 2005. 301 с.
12.	 Ricoeur P. Oneself as Another. Chicago: University of Chicago Press, 1992. 374 с.
13.	 Rosa H. Resonance: A Sociology of Our Relationship to the World. Polity Press. 2020. 

576 с.
14.	 Veenhoven R. Conditions of Happiness. Dordrecht [Holland]: D. Reidel, 1984. 477 p.

REFERENCES
1. Bodriyar, Z. (2004). Symulyakry i symulyatsiya [Simulacra and Simulation]. K.: Vyd-vo 

Solomiyi Pavlychko “Osnovy”, S.230 [in Ukrainian].
2. Bauman, Z. (2021). Plynna suchasnistʹ [Liquid Modernity]. Kyiv: Tempora, S. 176 

[in Ukrainian].
3. Beck, U. (2019). Suspilʹstvo ryzyku: na shlyakhu do inshoyi modernizatsiyi [Risk Society: 

Towards a New Modernity]. Kharkiv: Vivat, S.381 [in Ukrainian].
4. Weber, M. (1994). Protestantsʹka etyka i dukh kapitalizmu [The Protestant Ethic and the Spirit 

of Capitalism]. K.: Osnovy, S.261 [in Ukrainian].
5. Sochan, L.V., Yermakova, I.H., & Nesen, H.M. (Eds.). (2003). Zhittieva kompetentnistʹ 

osobystosti [Life Competence of Personality]. Kyiv: Bohlana, S.321 [in Ukrainian].
6 Paniotto, V., Piaskovska, A., & Sakhno, Yu. (2018). Dynamika rivnya shchastya ta yoho 

determinty. Ukrayina 2001–2017 [Dynamics of Happiness Levels and Its Determinants. Ukraine 
2001–2017]. Sotsiologiya: Teoriya, Metody, Marketynh, N1, S.84–101. [in Ukrainian]

7. Sartre, J.-P. (2000). Buttya i nitshto [Being and Nothingness]. Kyiv: Osnovy, S.854 
[in Ukrainian]

8. Fromm, E. (2010). Maty chy buty? [To Have or To Be?]. Kyiv: Ukrayinskyi pysmennyk, 
S.221 [in Ukrainian]

9. Yarema, A. I. (2010). Fenomen uspikhu v sotsiolohichnomu vymiri [The Phenomenon of 
Success in the Sociological Dimension]. Visnyk Lʹvivskoho universytetu: Ser.: sotsiologichna, 4, 
S. 92–99 [in Ukrainian]

10. Burdʹye, P. (1986). Formy kapitalu [The Forms of Capital]. New York: Greenwood, S.450.
11. Latur, B. (2005). Povtorne skladannya sotsialʹnoho: vstup do teoriyi aktor-merezhi. 

[Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory]. Oxford: Oxford University 
Press, S.301.

12. Riker, P. (1992). Sebe yak Inshoho [Oneself as Another] Chicago: University of Chicago 
Press, S.374.

13. Roza, K. (2020). Rezonans: sotsiolohiya nashykh stosunkiv zi svitom. [Resonance: 
A Sociology of Our Relationship to the World]. Polity Press, S. 576.

14. Veenkhoven, R. (1984). Umovy shchastya. [Conditions of Happiness]. Dordrecht [Holland]: 
D. Reidel, S. 477.



125ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Liseienko Olena Vasylivna 
Doctor of Sociological Sciences, Professor,

Professor at the Department of Philosophical and 
Sociological Studies and Sociocultural Practices 

The state institution “South Ukrainian National Pedagogical University  
named after K. D. Ushynsky”

26, Staroportofrankivska str., Odesa, Ukraine
orcid.org/0000-0002-0408-5203

Anisimov Oleksandr Oleksandrovych
Higher Education Student at the Department of Philosophical and Sociological Studies  

and Sociocultural Practices
The state institution “South Ukrainian National Pedagogical University  

named after K. D. Ushynsky”
26, Staroportofrankivska str., Odesa, Ukraine

PHILOSOPHICAL-REFLEXIVE ANALYSIS OF THE PHENOMENON  
OF PERSONAL LIFE SUCCESS IN CONTEMPORARY SOCIETY

Relevance of the problem. The accelerated pace of life, increasing individualism, and ongoing 
sociocultural transformations make the phenomenon of life success one of the central issues in 
contemporary philosophical discourse. Life success is no longer understood solely as a personal 
achievement; it increasingly functions as a symbol of social recognition, a marker of status, an 
ethical guide, and even a source of existential meaning. The philosophy of success, therefore, should 
not only facilitate goal attainment but also deepen the understanding of human existence. The aim 
of the article to provide a philosophical-reflexive analysis of the phenomenon of personal life 
success and its sociocultural dimensions in the context of postmodern society. Research methods. 
The study employs a methodological framework combining inductive and deductive reasoning, 
analytical techniques, and phenomenological and axiological approaches. Research results. 
The ontological and axiological dimensions of life success are examined, highlighting that personal 
life success is shaped and evaluated within specific sociocultural contexts, influenced by cultural 
codes that underpin its value. The ontological aspect of the phenomenon of life success implies its 
consideration as a specific mode of human existence, integrating the individual’s inner potentials 
with their external manifestations in the social world. The ontological dimension of success is 
conceived as a state of being in which a person not only actualizes their abilities but also affirms 
their uniqueness within the world, gradually unfolding new functional capacities that enable a 
more harmonious integration into the social structures of society. The axiological dimension of life 
success presupposes the harmonization of personal and social values, wherein priority is assigned 
to inner coherence rather than mere conformity to external standards.The analysis demonstrates 
that life success is a multidimensional phenomenon, requiring consideration through the lenses 
of personal development, meaning-making, ethical responsibility, and sociocultural interaction. 
A holistic conceptual model is proposed, integrating existential, sociocultural, and virtual aspects 
of personal life success in contemporary postmodern society.

Key words: life success, personality, philosophy of success, philosophical reflection, values, 
existential dimension, virtual reality, meaning of life.

Дата надходження статті: 22.09.2025
Дата прийняття статті: 09.10.2025

Опубліковано: 26.12.2025



126 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

УДК 100.1+233
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-15

Маді Галина Іванівна
кандидат філософських наук,

доцент кафедри соціальних та гуманітарних дисциплін
Одеського національного морського університету

вул. Мечникова, 34, Одеса, Україна
orcid.org/0000-0003-4817-4635

ДОБРО ЯК УНІВЕРСАЛЬНА ФІЛОСОФСЬКА КАТЕГОРІЯ:  
ЗНАЧЕННЯ ПОЗИТИВНИХ МОРАЛЬНО-ЕТИЧНИХ ЯКОСТЕЙ

Актуальність дослідження обумовлена необхідністю всебічного розгляду корпусу клю-
чових концептів людини, суспільства, соціуму і культури, об’єднувальною частиною яких є 
категорія «добро». Особливо значущим видається вивчення комплексної системи доброти в 
гуманістичному еволюціонуванні людства в контекстуальному полі, що поєднує екзистенці-
альну, філософську, соціологічну і культурологічну спрямованості дослідження творчої осо-
бистості та її комунікативної складової на основі діяльності в мультикультурному аспекті, 
що орієнтується на толерантність і доброзичливість. 

Зростаючий інтерес до вивчення людини як творчої особистості привів до необхідності 
дослідження універсальних форм існування системи цінностей, однією з яких є концепт «до-
бро». У цій роботі аналізуються сутнісні підстави універсального концепту добро, пред-
ставлені в сучасному суспільстві, що дозволяє виявити особливості менталітету і мораль-
но-етичні установки представників різних соціокультурних спільнот.

Мета дослідження – наукове обґрунтування формування позитивних морально-етичних 
якостей особистості засобами соціокультурної діяльності на основі добра як універсальної 
категорії людського буття. Об’єкт дослідження – універсальний концепт «добро» в полі 
філософії. Предмет дослідження – формування позитивних морально-етичних якостей осо-
бистості на базисі універсуму «добро».

Теоретико-методологічні основи дослідження. Фундаментом дослідження є принципи 
діалектичної методології (принцип розвитку, принцип взаємодоповнюваності протилеж-
ностей, принцип сходження від абстрактного до конкретного, принцип всебічності розгляду 
предмета). Теоретично і методологічно значущими для роботи виявилися виявлені законо-
мірності розвитку систем, засновані на системному методі та історико-філософському та 
соціокультурному підходах.

Результати дослідження. Історія розвитку філософської думки людства демонструє, 
як поняття добра послідовно проходило через метафізику, теологію, моральну автономію 
і екзистенційну сутність. У всіх концепціях добро невіддільне від суб’єкта – від його волі, 
знання, свободи, вибору. Добро передбачається як результат внутрішнього зусилля, мораль-
ного акту, інтенціонального відгуку. Це робить добро антропоцентричною категорією, 
заснованою на життєзабезпеченні людини, необхідності її існування як біосоціокультурного 
виду. 

У логіці сучасного життя, що спирається на цінності мультикультуралізму і толерант-
ності, добро може реалізовуватися тільки творчою особистістю, що орієнтується на ідеа-
ли гуманізму. 

Добро в сучасному системному філософському знанні може бути переосмислено як ре-
зультат діяльності. Це відкриває шлях до нового світосприйняття, де моральність визнача-
ється порядком розвитку суспільства і зумовлена в якості категоричного імперативу необ-
хідного для функціонування Homo Moralis і продовження існування людства як виду.

Ключові слова: добро, доброта, доброзвичайність, людина, творча особистість, цінно-
сті, система цінностей, гуманізм, мораль, соціокультурне, мультикультуралізм, толерант-
ність.	

© Маді Г. І., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



127ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Вступ. Категорія добра є аксіологічної універсалією. За допомогою терміну «добро» по-
значається сукупність позитивно оцінюваних явищ при допущенні, що така оцінка носить 
не суб’єктивний і відносний, а об’єктивний і універсальний характер. Існує стійка тенден-
ція розглядати поняття добра як покажчик на логічні межі моралі. Остання часто визначаєть-
ся саме як сукупність уявлень про добро і зло.  В даній роботі використовується лише одне 
значення – категорія «добро», що фіксує в своєму абсолюті параметри досконалої якості, 
поведінки і досконалого характеру людини переважно по відношенню до взаємодії з іншими 
людьми. 

Моральна свідомість оперує поняттям добра тільки на високих рівнях саморефлексії на 
стратегічному розумінні терміну в рамках філософії, оскільки широке значення категорії «до-
бро» виходить далеко за межі моралі. Воно має на увазі реалізацію всього ряду позитивних 
цінностей, що орієнтують людину в світі. Добро в широкому сенсі поєднує в собі втілення в 
людському існуванні моральної досконалості, краси, істинного знання про природу, людину і 
суспільство. Саме добро як універсальна категорія філософії і людства сприяє різноманіттю 
нашого існування, орієнтуючи людину на усвідомлення цінності неповторності та унікаль-
ності кожної людської особистості.

Метою даного дослідження є наукове обґрунтування формування позитивних морально-
етичних якостей особистості засобами соціокультурної діяльності на основі добра як універ-
сальної категорії людського буття. 

Завдання, що вирішуються в ході дослідження:
1.	 Проаналізувати категорію «добро» з точки зору її універсальності. Виявити понятійну, 

образну і ціннісну складові концепту «добро».
2.	 На основі історико-філософського аналізу особливостей розуміння добра визначити 

сутність і виявити специфіку формування морально-етичних якостей особистості засобами 
соціокультурної діяльності.

3.	 Обґрунтувати значимість доброти як якості, що сприяє розвиток Homo Moralis.
4.	 Враховуючи стратегічну мету формування Homo Moralis, висвітлити значення позитив-

них морально-етичних якостей.
Об’єктом дослідження є універсальний концепт «добро» в полі філософії. Предметом 

дослідження уявляємо формування позитивних морально-етичних якостей особистості на 
базисі універсуму «добро».	

Теоретико-методологічні основи дослідження. Оскільки проблема добра проявляється 
на всіх рівнях морально-етичної проблематики історії людства, відзначимо, що сучасне розу-
міння, з нашої точки зору, починає формуватися в роботах І. Канта. Саме тому в одному ряду 
можна виділити роботи А. Шопенгауера, М. Шелера, Т. Адорно та інших вчених, які розгля-
дають значення етики і моральних абсолютів, в тому числі добра, для людства. Серед україн-
ських вчених необхідно відмітити праці Є. Борінштейна [1], А. Лазаревої, Ю. Юшкевич [2], 
З. Тіменик [3]. 

Методологічну базу дослідження склали деякі принципи діалектичної методології (прин-
цип розвитку, принцип взаємодоповнюваності протилежностей, принцип сходження від аб-
страктного до конкретного, принцип всебічності розгляду предмета). Теоретично і методо-
логічно значущими для роботи виявилися, крім цього, виявлені закономірності розвитку 
систем, засновані на системному методі та історико-філософському підході. Соціокультурний 
підхід допоміг простежити значення категорії «добро» для сучасної соціокультурної діяльно-
сті, спрямованої на розуміння позитивних морально-етичних якостей.

Результати дослідження. Проблема добра – одна з найважливіших проблем філософії, яка 
розглядалася протягом всієї історії людства. Вона аналізувалася різними культурами і народа-
ми світу та в різні роки інтерпретувалася по-новому, але завжди і скрізь визнавалося існуван-
ня добра та його вплив на розвиток кожної людини окремо і суспільства в цілому. Ця пробле-
ма зачіпає всі сфери життєдіяльності людей: побут, взаємини, економіку, політику, літературу, 
мистецтво, релігію, науку… 



128 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Добро – одно з базових понять у філософії і вища цінність в людській культурі, одна з най-
важливіших потреб людини, відсутність якої призводить до катастрофічних наслідків як для 
людини, так для суспільства, що ми і спостерігаємо сьогодні під час російської агресії. 

Одним з перших проблему добра торкнувся перський пророк Заратустра в VI-V ст. до н. е. 
Весь світ він розглядав як арена боротьби добра і зла, при цьому добро – це основа світу, 
а зло – перевірка на міцність і підрив основних людських цінностей. 

Античні софісти (V ст. до н. е.) говорили про суб’єктивність добра і зла для кожної люди-
ни, і те, що для одних – зло, для інших може бути добром. Їх послідовники, стоїки (античні 
скептики, III ст. до н. е.), вважали, що добро і зло доповнюють один одного і без одного не 
може існувати й інше. Вони першими стали розглядати цю проблему поза конкретного часу 
і місця і розкрили її з точки зору майбутнього (те, що зараз здається добром, в майбутньому 
може трактуватися як зло).

Величезну роль у розвитку цієї проблеми зіграв давньогрецький філософ Аристотель, 
який створив нову науку – «етику». На його думку, людина від народження схильна і до до-
бра, і до зла, а «переважання того чи іншого залежить від трьох причин – середовище або 
оточення; навчання; самовиховання» [4]. 

На противагу стоїкам давньогрецький філософ Сократ (V ст. до н. е.) говорив, що добро 
і зло абсолютно різні, і визнавав існування тільки об’єктивних моральних норм і істини. 
Саме в сократівській традиції ми аналізуємо категорію «добро» в даному дослідженні. До-
бро у Сократа раціонально і пов’язане зі знанням, а зло – ірраціонально і виходить від неста-
чі знань. Сократ стверджував, що розуміння того, що таке добро, а що зло, достатньо для 
прояву доброчесності. Аристотель же говорив, що знання про добро і зло і вміння ним кори-
стуватися – це різні речі.

Взагалі в античному світі добро розуміється як властивість, що лежить в основі всього су-
щого і дозволяє реалізувати людське прагнення до щастя. При цьому одні філософи пов’я-
зують його з природними потребами людей (гедонізм), з законами природи (стоїки), інші 
надавали самій ідеї добра вищий онтологічний статус.

Добро є однією з основних категорій філософії, питаннями про природу, зміст і роль якої 
задавалися мислителі різних епох. Багатовікова історія філософії доводить, що категорія добра 
не може мати вичерпного визначення.  В рамках морального освоєння світу добро грає таку ж 
роль, яку в рамках наукового пізнання грає істина, а в рамках художнього – краса. Категорія 
«добро» означає: 1) об’єктивну характеристику предмета, що фіксує його досконалість в  по-
єднанні з емоційним схваленням; 2) цінність, корисність предметів для людини; 3) моральну 
якість людини та її вчинків. В античної філософії добро розумілося як онтологічна властивість, 
що лежить в основі всього сущого і дозволяє реалізувати людське прагнення до щастя. При 
цьому одні філософи пов’язували його з природними потребами людей (гедонізм), з законами 
природи (стоїки), інші надавали самій ідеї добра вищий онтологічний статус (Платон) [5].

У філософії Нового часу набуло широкого поширення раціональне розуміння доброти, що 
зводить її до корисності, суспільного договору. З точки зору Канта, добро є властивістю волі, 
але властивістю об’єктивним, що виражає її моральну, загальнозначущу природу [6]. Гегель 
трактує добро як єдність суб’єктивного і об’єктивного, яке досягається в розумно організо-
ваному суспільстві [7]. Діалектичний матеріалізм підкреслює соціальну обумовленість і іс-
торичну мінливість уявлень про доброту, розглядає її в співвіднесеності зі злом, включаючи 
їх можливі взаємопереходи один в одного. Соціально обумовлена, ситуативно детермінована 
відносність уявлень про доброту не виключає абсолютність її змісту як морального імпера-
тиву. У цьому сенсі добро є безумовною вимогою людяності, яка не може бути розміняна на 
будь-які індивідуальні та групові вигоди.  

Таким чином, розгляд різних трактувань поняття «добро» і «доброта» дозволяють нам зро-
бити наступні висновки: 

Добро – в широкому сенсі слова як благо означає ціннісне уявлення, що виражає позитив-
не значення чого-небудь в його відношенні до якогось стандарту або сам цей стандарт. Залеж-



129ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

но від прийнятого стандарту добро в історії філософії і культури трактується як задоволення, 
користь, щастя, загальноприйняте, відповідне обставинам, доцільне у зіставленні з розвитком 
моральної свідомості та етики виробляється більш суворе поняття власне морального добра. 
По-перше, воно усвідомлюється як особливого роду цінність, що не стосується природних 
або стихійних подій і явищ. По-друге, добро має на увазі в практичному сенсі вільні і свідомо 
співвіднесені з вищими цінностями, в кінцевому рахунку з ідеалом, вчинки. З цим пов’яза-
но позитивний нормативно-ціннісний зміст добра: воно полягає в подоланні відособленості, 
роз’єднаності і відчуження між людьми, утвердженні взаєморозуміння, моральної рівності і 
гуманності у відносинах між ними; воно характеризує дії людини з точки зору його духовно-
го піднесення і моральної досконалості. Таким чином, добро зв’язується з духовним світом 
самої людини: як би не визначався джерело добра, воно твориться людиною як особистістю, 
тобто, відповідально. 

Зазначимо, що добро з розвитком моральної свідомості і етики трансформується більш ка-
тегоричне поняття власне морального добра. По-перше, воно усвідомлюється як особливо-
го роду цінність, що не стосується природних або стихійних подій і явищ. По-друге, добро 
знаменує вільні і свідомо співвіднесені з вищими цінностями, в кінцевому рахунку з ідеа-
лом, вчинки. З цим пов’язаний позитивний нормативно-ціннісний зміст добра: воно полягає в 
подоланні відособленості роз’єднаності та відчуження між людьми, утвердженні взаєморозу-
міння, моральної рівності та гуманності у відносинах між ними; воно характеризує дії люди-
ни з точки зору його духовного піднесення і моральної досконалості. 

Таким чином, добро зв’язується з духовним світом самої людини: як би не визначалося 
джерело добра, воно твориться людиною як особистістю, тобто відповідально. Поняття до-
бра, асоційоване з приватним благом, Іммануїл Кант вважає «емпіричним», а безумовне до-
бро – «поняттям розуму» [6]. Зведення поняття добра до окремих позитивних якостей, що 
супроводжують події та явища, які люди сприймають як добро, Дж. Мур вважав натураліс-
тичною помилкою [8]. Різниця між натуралістичним (в муровському розумінні цього слова) 
і етичним розумінням добра відповідає розрізнення добра у відносному і абсолютному сенсі. 

При одному розумінні «добре» - це цінне заради чогось іншого. Тут можливі два плани 
розгляду цього поняття. По-перше, добро може трактуватися як характеристика, співвідне-
сена з якоюсь потребою або інтересом людини (родового або приватного). При цьому, однак, 
передбачалося, що, хоча не можна сказати, які конкретно предмети виразно хороші, можна 
сказати, що означає «хороше» як таке. По-друге, можливе трактування взагалі всіх уявлень, з 
якими прийнято асоціювати поняття «добро», як відносних і, отже, штучних і надуманих; ця 
точка зору була висунута софістами. Таке ж розуміння висловлював Ф. Ніцше.

Однак ми не вітаємо дану ідеологему, маючи на увазі, що добро являє собою 
універсально-основоположну моральну цінність, що є моральним ідеалом людства самим по 
собі. Хоча погодимося, що таке визначення залишає місце для дискусій.

Так Б. Спіноза, стверджує, що добро – це виключно «модус мислення», який сформувався 
у людини, коли вона порівнює речі і співвідносить це з собою [9].  Нам ближче абсолютист-
ський підхід І. Канта, який запропонував знаменитий категоричний імператів як спосіб «авто-
номного обґрунтування моралі» [6]. Також важливим є розуміння Г. В. Ф. Гегеля про добро як 
«абсолютно кінцеву мету світу» [7]. Взагалі в історії філософського знання склалися і багато 
інші вчення, що виробили власний погляд на природу і зміст добра. Так, гедоністична точка 
зору виводить поняття добра з насолоди, евдемоністична – з щастя, теорія інтересу – з соціо-
культурно-психологічного розуміння інтересу. Релятивізм вважає добро незалежним від будь-
яких об’єктивних законів або навіть довільним, а інтуїтивізм вважає визначення добра взагалі 
неможливим. Неопозитивізм взагалі оголошує добро вираженням емоцій людини, а екзистен-
ціалізм – цілком залежним від особистого задуму індивіда.

З нашої точки зору, важливим є гуманістичне розуміння добра як універсальної моральної 
категорії людства. Виходячи з того, що гуманістична етика на перше місце ставить людину, 
її унікальність і неповторність, її щастя, потреби та інтереси, ми можемо визначити критерії 



130 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

добра. Це, перш за все те, що сприяє прояву справжньої людської сутності – саморозкриттю, 
самореалізації особистості. Тому критерієм добра і умовою, що забезпечує самореалізацію 
людини, виступає гуманізм як «абсолютна мета буття» [7].

Тобто, добро – це все, що пов’язано з гуманізацією людських відносин: цінність життя, 
свобода, мир, щастя, любов, повага і увага людини до людини; це – науково-технічний, соціо
культурний прогрес. Таким чином, в категорії добра втілюються уявлення суспільства про 
найбільш позитивне в сфері моралі, про те, що відповідає моральному ідеалу. Як і всі мо-
ральні феномени, добро уявляє собою єдність спонукання (мотиву) і результату (дії). Благі 
спонукання, наміри, що не проявилися в діях, ще не є реальним добром: це добро потенційне. 
Не є добром і хороший вчинок, що став випадковим результатом зловмисних мотивів. До-
брими повинні бути як мета, так і засоби її досягнення. Навіть сама ідея блага, добра мета не 
може виправдовувати будь-які, особливо аморальні, засоби. 

Висновки. Сучасне суспільство розглядається нами як динамічна, соціокультурна супер-
система, що саморозвивається, яка наділена всіма її ознаками: цілісністю, стійкістю, мож-
ливістю перетворення, динамікою, опірністю до зовнішніх перешкод, здатністю до саморе-
гуляції. Вважаючи, що історія суспільної системи – це процес її виникнення становлення і 
зміцнення, можна припустити, що концептом суспільства як суперсистеми, тобто основою 
можна назвати збереження і розвиток, самореалізацію людства у своїй сукупності, ціліс-
ності і спрямованості на гуманізм як основу збереження людства як виду. Таке існування 
людства можливо тільки за умови визнання свободи особистості, розвитку і застосування 
творчих здібностей індивідів і соціальних груп, прагненню до гармонії в системі: люди-
на-суспільство-природа-техніка-мораль-добро, при усвідомленні того факту, що кожна зі 
сфер суспільного життя є повноцінною частиною, забезпечує функціонування суспільства, 
тому зневага до якого-небудь елементу даної системи призведе до негативних наслідків для 
всієї системи.

Відповідно до гуманістичної картини світу, добро розуміється нами як найважливіша осо-
биста і суспільна цінність і співвідноситься з прагненням людини до досягнення моральної 
досконалості. Добро у Homo moralis становить прагнення до гармонійної цілісності як у від-
носинах між людьми, так і у внутрішньому світі особистості.

Незалежно від епохи, країни, рівня розвитку суспільства і цінностей, які вважаються прі-
оритетними в цьому суспільстві, чеснота, добро, доброзвичайність завжди будуть одними з 
найцінніших якостей, що визначають рівень розвитку суспільства.

Дослідження аксіологічного компонента гуманістичної картини світу дозволяє виявити 
взаємодію творчої особистості в соціокультурному просторі на основі універсальних ціннос-
тей, спрямованих на добро як основу існування людського.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1. Борінштейн Є.Р. Соціокультурна трансформація моральних універсалій в сучасному 

суспільстві. Концепти соціокультурної трансформації сучасного суспільства. Матеріали 
VІ Міжнародної конференції здобувачів вищої освіти і молодих учених «Концепти 
соціокультурної трансформації сучасного суспільства» (Одеса, 22–23 травня 2025 р.). 
С. 45–48.

2. Лазарева А.О., Юшкевич Ю.С. Морально-етичні цінності громадянського суспільства: 
Монографія. Одеса : ВМВ, 2016. 260 с.

3. Тіменик З.І. Ідея взаємодії добра-зла, світла-темряви у контексті різних принципів. 
(Зі спадщини українських філософів 40-х рр. ХІХ – 80-х рр. ХХ ст.). ГРАНІ: науково 
теоретичний альманах. № 4 (108), 2014. С. 35–40.

4. Aristotle. The Nicomachean Ethics. Publisher ‏: ‎ Penguin Classics, 2004. 400 р.
5. Платон. Діалоги. Київ : Основи, 1999. 395 с.
6. Kant Immanuel. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Vandenhoeck & Ruprecht, 2004. 

171 р.
7. Гегель, Ґеорґ Вільгельм Фрідріх. Основи філософії права, або Природне право і 

державознавство. Київ : Юніверс, 2000. 336 с.



131ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

8. Moore G. E. Ethics: and “The Nature of Moral Philosophy” (British Moral Philosophers). 
Clarendon Press, 2005. 224 р.

9. Спіноза Б. Етика. Київ : Андронум, 2020. 210 с.

REFERENCES
1. Borinshtein, Ye.R. (2025). Sotsiokulturna transformatsiia moralnykh universalii v suchasnomu 

suspilstvi [Sociocultural transformation of moral universals in modern society]. Kontsepty 
sotsiokulturnoi transformatsii suchasnoho suspilstva. Materialy VI Mizhnarodnoi konferentsii 
zdobuvachiv vyshchoi osvity i molodykh uchenykh “Kontsepty sotsiokulturnoi transformatsii 
suchasnoho suspilstva” (Odesa, 22–23 travnia 2025 r.). S. 45–48. [in Ukrainian].

2. Lazareva, A.O., & Yushkevych, Yu.S. (2016). Moralno-etychni tsinnosti hromadianskoho 
suspilstva: Monohrafiia. [Moral and ethical values of civil society: monograph]. Odesa: VMV, 
2016. 260 s. [in Ukrainian].

3. Timenyk, Z.I. (2014). Ideia vzaiemodii dobra-zla, svitla-temriavy u konteksti riznykh 
pryntsypiv. (Zi spadshchyny ukrainskykh filosofiv 40-kh rr. KHIKH- 80-kh rr. KHKH st.). 
[The  idea of the interaction of good and evil, light and darkness in the context of different 
principles. (From the heritage of Ukrainian philosophers of the 40s of the XIX-80s of the XX 
century)]. HRANI: naukovo teoretychnyi almanakh. – FACETS: scientific and theoretical Almanac, 
№ 4 (108). S. 35–40. [in Ukrainian].

4. Aristotle. (2004).The Nicomachean Ethics. Publisher: Penguin Classics. 400 r. 
5. Platon. (1999). Dialohy. [Dialogs]. Kyiv : Osnovy. 395 s. [in Ukrainian].
6. Kant Immanuel. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Vandenhoeck & Ruprecht, 2004. 171 

r. [in German].
7. Hehel, Georg Vilhelm Fridrikh. (2000). Osnovy filosofii prava, abo Pryrodne pravo i 

derzhavoznavstvo. [Fundamentals of the philosophy of law, or natural law and state studies]. Kyiv: 
Yunivers. 336 s. [in Ukrainian].

8. Moore, G. E. (2005). Ethics: and “The Nature of Moral Philosophy” (British Moral 
Philosophers). Clarendon Press. 224 r. [In English].

9. Spinoza, B. (2020). Etyka. [Ethics]. Kyiv: Andronum. 210 s. [in Ukrainian].

Madi Halyna Ivanivna
Candidate of Philosophical Sciences,

Associate Professor at the Department of Social and Humanitarian Disciplines
Odessa National Maritime University
34, Mechnykova str., Odesa, Ukraine

 orcid.org/0000-0003-4817-4635

GOOD AS A UNIVERSAL PHILOSOPHICAL CATEGORY:  
THE MEANING OF POSITIVE MORAL AND ETHICAL QUALITIES

The relevance of the study is due to the need for a comprehensive review of the corpus of key 
concepts of Man, society, society and culture, the unifying part of which is the category “Good”. 
Especially significant is the study of the complex system of kindness in the humanistic evolution 
of humanity in the contextual field, combining existential, philosophical, sociological and cultural 
orientation of the study of the creative personality and its communicative component based on 
activities in the multicultural aspect, focused on tolerance and benevolence. 

The growing interest in the study of man as a creative person has led to the need to study the 
universal forms of existence of the value system, one of which is the concept of “good”. This paper 
analyzes the essential foundations of the universal concept of good presented in modern society, 
which makes it possible to identify the peculiarities of mentality and moral and ethical attitudes of 
representatives of various sociocultural communities.

The aim of the work is to study provide scientific justification for the formation of positive moral 
and ethical qualities of a person by means of sociocultural activity based on good as a universal 
category of human existence. The object of research is the universal concept of “good” in the field 



132 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

of philosophy. The subject of this study is the formation of positive moral and ethical qualities of 
the individual on the basis of the Universe “good”.

The theoretical and methodological foundations of the research. The foundation of the 
research is the principles of dialectical methodology (the principle of development, the principle 
of complementarity of opposites, the principle of convergence from the abstract to the concrete, 
the principle of comprehensive consideration of the subject). Theoretically and methodologically 
significant for the work were the identified patterns of system development based on the system 
method and historical, philosophical and socio-cultural approaches.

Research results. The history of the development of philosophical thought of mankind 
demonstrates how the concept of good consistently passed through metaphysics, theology, moral 
autonomy and existential essence. In all concepts, good is inseparable from the subject – from his 
will, knowledge, freedom, choice. Good is assumed as the result of an internal effort, a moral act, 
an intentional response. This makes good an anthropocentric category based on human life support, 
the need for its existence as a biosociocultural species. 

In the logic of modern life, based on the values of multiculturalism and tolerance, good can only 
be realized by a creative person who focuses on the ideals of humanism. 

Good in modern systemic philosophical knowledge can be reinterpreted as the result of activity. 
This opens the way to a new worldview, where morality is determined by the order of development 
of society and is predetermined as a categorical imperative necessary for the functioning of Homo 
Moralis and the continuation of the existence of humanity as a species.

Key words: kindness, kindness, kindness, Man, creative personality, values, value system, 
humanism, morality, sociocultural, multiculturalism, tolerance. 

Дата надходження статті: 09.10.2025
Дата прийняття статті: 22.10.2025

Опубліковано: 26.12.2025



133ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

UDC 1:159.942:111:852(=112.2)(=161.2)
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-16

Sajtarly Inna Anatolivna
Doctor of Philosophical Sciences, Professor,

Professor at the Department of Philosophy of Humanities
Taras Shevchenko National University of Kyiv

60, Volodymyrska str., Kyiv, Ukraine
orcid.org/0000-0001-8253-4898

Ishchenko Olena Mykolayivna
Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor,

Associate Professor at the Department of Philosophy of Humanities
Taras Shevchenko National University of Kyiv

60, Volodymyrska str., Kyiv, Ukraine
orcid.org/0000-0003-3832-2403

PHILOSOPHY OF THE EMOTIONS OF MAX SCHELER  
AND JEAN-PAUL SARTRE AS TWO “PROJECTS” IN A COMMON PARADIGM

Relevance of the article. The article presents a comparative analysis of the theoretical heritage 
of the most prominent representatives of phenomenological thought, related to considering 
extremely complex issues of the entire humanities, namely, the issue of the affective nature of human 
beings. The analysis’ relevance is determined by the current crisis of emotional life that makes us 
increasingly draw special attention to transcendental-phenomenological theory of emotions, closely 
associated, primarily, with such authors as Max Scheler and Jean-Paul Sartre who are known to 
have made significant progress on this issue.

The purpose of the article is to reveal the essential meanings (patterns) of what is usually called 
affective culture, which was conceptually represented in the phenomenological theory of emotions 
by the above authors to emphasize its artificiality, therefore the existing gap (discrepancy’) between 
ideals of feelings and real emotional life. 

Research methods. The methodological basis of this study is mostly comparative analysis, 
supplemented by a hermeneutic approach, and critical analysis, inherent in philosophical discourse 
per se, as well as employing common principles of scientific investigation, such as synthesis and 
generalization.

Research results. Reviewing the phenomenological theory of emotions of Scheler and 
Sartre allows us to rediscover the whole paradox of philosophical thinking, which consists in 
an amazing awareness of the true origins of affective advancing even from the standpoint of the 
phenomenological approach (which is known to reject any metaphysical explanation) and at the 
same time an equally amazing awareness of its almost complete failure in real emotional life. 

The phenomenology of emotions is particularly interesting, especially when we try to compare 
it with a whole range of other studies, mainly, for example, with psychoanalytic approach, and 
especially when we talk about Sartre. As was discovered in this review, Sheler successfully 
combined phenomenological analysis, metaphysics and sociocultural arguments in his ordo amoris 
theory, whereas Sartre’s existential phenomenology has proved to be more objective and revealing, 
presumably consonant with psychoanalytic criticism.

Key words: affective culture, affective pattern, emotional values, love relationships, ordo amoris, 
phenomenology of emotions, phenomenological ontology of consciousness. 

Introduction. The issue of elucidating the true origins of emotional life, as well as 
understanding to what extent it determines and affects the development of the personality, which in 
philosophical discourse is associated with collocation “the designing of the Subject”, is a key issue 
of the entire humanities, related to contemporary anthropology.  
© Sajtarly I. A., Ishchenko O. M., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



134 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Despite the whole complexity of the above question, it is needed to say that in the early 20th 
century and until the current moment substantiation the decisive influence of fundamental social 
institutions on psyche has rooted in many scientific sources.

In relation to the above, arose a concept of affective culture is not considered any more as an 
effect of self-activity of the transcendental subject, rather conversely, it is perceived in terms of 
specific emotive development or, vice versa, decadence or “fading” of socio-significant feelings and 
emotions, starting with the feeling of shame (embarrassment) and ending with the ability for love.

Further, due to the studies of structuralists, human emotional life became associated with the 
concepts of emotional or affective patterns and threshold of feelings that are currently used widely 
in sociocultural explorations. To put it another way, contemporary humanitarian and anthropological 
science obtained a new concept, namely the concept of affective patterns, focusing largely on 
fundamental human emotions and feelings such as love, humor, shame, repugnance, etc., considered 
in the social context. According to most examiners these “patterns” are absolutely relative structures 
of mental activity, determined largely by certain historical and sociocultural conditions. 

Suffice it to mention, at least, the so-called sociogenetic approach to the study of human 
emotions (Norbert Elias), which explains their conditioning by different social and cultural 
circumstances. More precisely, the sociogenetic approach allows us to consider emotional life 
from the angle of its advancement or, conversely, its “decomposition” in close correlation with 
social-structural changes. This approach in modern humanities has given rise to a whole field of 
knowledge called Sociology of Emotions, which is thought to have had decisive influence on many 
scientific trends and methodologies of the 20th century.

At first glance, the disadvantage of the above approach is associated with limitation to a certain 
social experience. Almost all representatives of the aforementioned methodology apply the term 
affective pattern, and in some places, even emotion code with the aim to emphasize determinacy, 
therefore the relativity of people’s emotional life. 

In this context, we have every right to use the term of ordo amoris, which was introduced 
by prominent representative of phenomenology, namely by Max Scheler. This concept can be 
completely associated with emotional code of one or another human community. As Max Sheler 
rightly remarked, the ordo amoris can be discussed in relation to both a human personality and any 
historical epoch, family, people or nation [5]. 

In this regard the question arises, in what way can phenomenology be combined with the above 
social determinism? In addition, can phenomenology limit at all the relativism that prevails in 
modern studies of emotions, and which is related to another, no less prominent representative of it, 
namely Jean-Paul Sartre?

So, this study aims to find out the main advantages of phenomenological thought concerning 
the issue of the nature of human emotions, especially those affective structures, which are closely 
related to human relationships.

It is well known that the phenomenological heritage of Scheler has found a compelling 
embodiment in his concept of ordo amoris. What is it? Answering this question, Sheler explains that 
it is primarily some kind of order of love and hatred, the form (type) constitution of these passions 
which dominate and predominate in a certain social layer, becoming a model of relationships. We 
can even assume their potential to have a certain structure or even schema – that is, a system-wide 
character [1,7]. 

At first glance, in his reflections on the basic emotional values of humanity, namely, about love 
and hatred, Scheler is mostly confined by the descriptive analysis that it is not surprising, since 
he is known to be a vivid representative of phenomenological philosophy. So, analysis of any 
correlation between the individual’s mental structure and sociocultural determinants here seems to 
be irrelevant. 

But, analyzing the main affective opposition, Scheler pays most attention to patterning of love, 
which, in his deep conviction, involves a set of ethical requirements (restraints) that compose its 
transcendental structure, perhaps, since he is clearly aware of the whole complexity of cultural 



135ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

modeling or patterning of hatred. Sheler believes that love is the most relevant value for humans 
despite its constant dependence on human desire and will: because of ability to love, humans live 
and exist morally. As a phenomenologist, Scheler examines love from the angle of elucidating its 
eidetic structure, which (in his opinion) is a particular marker of the metaphysical origin of the 
human soul. In other words, according to this doctrine, this emotion is eternal – the most common 
human value that hardly undergoes any essential transformations. 

The thinker insists on the metaphysical perspectives of human love. What exactly does he have 
in mind? Scheler explains the metaphysical perspectives of love, which consist above all in its 
spiritual, that is transcendental nature, which idealizes people and inspires them to perfection, as 
well as gives deep satisfaction from life to the one who loves. Since only spiritual love is personal 
love, which allows love to be moral, discovering in personality the ability to move in the direction 
of value self-perfection.

Therefore, he is being completely within the framework of the Christian paradigm in terms of 
considering love as a pure moral concept, as an effect of self-perfection by humans in their effort to 
comply with ideals, and in this vision, Scheler is not alone. 

It is known such a view is largely caused by the entire Christian ethos (spirit), which has had an 
influence on philosophy and even on skeptical psychoanalysis, where human love is traditionally 
elevated to the rank of moral value. 

Along with that, Scheler acknowledges the importance of individual potentially relevant atti-
tudes, sympathy, and antipathy. Individual emotional order, which can also be classified as a certain 
pattern of sympathy or antipathy, is largely determined, as he believes, by so-called primary value 
objects of love at an early age. This may be a hint of the Oedipus complex, which has been revealed 
to have a deep emotional foundation. But the further familiarizing himself with his ordo amoris tes-
tifies that Scheler least of all tends to discuss the above matter in psychological terms, particularly, 
in terms of human passions. 

The phenomenologist deliberately refuses to discuss the ordo amoris in a psychoanalytic context, 
namely, he states about his overlooking of the psychic and organic characteristics, and phenomena 
that follow them, inasmuch they are different from love and destroy it, but they are, to a greater ex-
tent inherent in man. For him love is, primarily, a tendency or, respectively, already an act that tries 
to direct each thing in the direction of its value perfection. 

Scheler’s ordo amoris theory is very similar to the metaphysics of Spengler’s culture, inasmuch 
he applies such concepts as “destiny”, “scheme”, etc. in relation to the basic characteristics of what 
he calls ordo amoris or ethos. But in the case of Scheler’s reasoning, we clearly see the calls for the 
identification of the “gestalt” of a particular affective ethos – its basic moral formula-ordo, since ev-
ery personality and every culture should be certainly subject to a clearly defined morality.

For Scheler love is, primarily, the tendency to perfection, but it is mostly the opportunity to par-
ticipate in other beings, i.e., an act of detachment from oneself and one’s own states, one’s own 
contents of consciousness, transcending them to possibility of the experience of the world. It is this 
ability of humans that expresses a high sense of love with its moral meaning: love always implies 
the act of idealization of a beloved, but simultaneously it is the desire to comply with the ideal im-
age in the mind of a loving person: to be better than you really are.

Such a philosophy does not even consider a situation in which a person loves when the beloved 
is not at all striving for perfection. In other words, the person you love may not be willing to com-
ply with his ideal image above. That is the reason why Scheler insists on the true meaning of love or 
true love as opposed to false, i.e., when a person aspires to perfect “things”, which always implies 
idealization in relationships. Therefore, in this theory we can observe enhancing “cultural” argu-
ment because of employing the concept of true (right) ordo amoris – when someone loves some-
thing that really worthy of love. 

Results and discussion. So, following the above reasoning, it turns out that not all things or peo-
ple may be loved, but only those who are chosen, that is, worthy. Furthermore, people usually love 
not “things”, but rather their “types” – and these types, which in any case are the types of values 



136 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

that attract people everywhere – according to the constant rules of preferences (or aversions). In this 
attraction and repulsion there is a certain ordo amoris, which in Scheler’s view determines the hu-
man destiny. 

It is felt the metaphysical bias of all his reasoning, especially when Scheler addresses the ques-
tion about the possible disorder in human character, that essentially means the absence of inte-
gral human personality – the personality, who symbolizes the meeting-coincidence with the Deity. 
According to Scheler, complexity of such destiny is her actual decomposition. 

As for hatred, indeed, when considering it in abstract terms, then Scheler is right: it is, primarily, 
a deep emotional negation of the value of something, which is rather the effect of incorrect, disor-
dered love [5]. But at the same time, this sentence seems rather questionable, because we deal with 
a more complex phenomenon, with the complexity of destructive human impulses in general, to 
which hatred belongs. The pattern of hatred roots in rejection of love as such, rather than in a sim-
ple act of negation or devaluation of someone inherent in contempt. Presumably, it is an acute reac-
tion to the offending of love, related to human selfishness.

Indeed, the so-called disordered love in terms of affective attachment or obsession can easily turn 
into hatred. But not everyone is capable of loving in principle. The emotional attitude to life of peo-
ple who harbor hatred is obvious, but in this emotionality one feeling is not always determined by 
the opposite urge, just as love for one person does not always presuppose hatred for another. 

Nevertheless, when it comes to love itself, we must recognize the above contradiction, perfectly 
described by Sartre. This is, essentially, the nature of any passion, which Scheler refuses to discuss, 
since he more focuses on moral love – not even on attachments, but only on concern with the wor-
thy “objects”, that is, with those, which comply with a certain moral ideal.

When reflecting on hatred, he defines it in the context only clash of values – as a kind of nega-
tive reaction to violation or prohibition of one’s values, which are significant for a person or a few 
persons. Although hate does mean not only some hostility or denial, but also a powerful impulse of 
hostility and denial (negation) expressed in the desire for the death of a hated person. The latter is a 
passion that can completely absorb the consciousness of an individual. Just as love is the aspiration 
to the absolute affirmation of a chosen object in being, hatred is the opposite – the aspiration to its 
absolute negation and destruction. 

But the subject matter of Scheler’s consideration most likely corresponds to a culturally con-
structed pattern: the thinker prefers “sublime Christian and romantic love of souls”, despite his rec-
ognition of the influence of heredity and destiny in this matter. For this reason, love here cannot be 
regarded either as passion or affection. Meanwhile, is Scheler right in saying that hatred should be 
subsumed to the range of human values?

If we admit the above presupposition, therefore we must admit that hatred is a component of hu-
man culture, that obviously cannot be correct, inasmuch hatred is not subject to evolutionary refine-
ment. More precisely, human aggressiveness (violence) advances, whereas hatred should be con-
sidered as its psychic resource, which, additionally, depends on the type of personality. Therefore, 
hatred is always determined by the individual psyche, but simultaneously, it may be under the pow-
er of “channeling” in accordance with the general spirit of one or another community.

But Scheler writes about the ranked relationships of values inherent in each culture, based on the 
existence of a number of conventional views on what exactly is worthy of love and what is not, that 
is, what is worthy of hatred; therefore, he admits the conditionality of emotions as well as their rela-
tivity that brings his views closer to the poststructuralists. 

It appears entirely to most contemporary thinkers that our emotions are “channelizing” just like 
our desires, being constantly under the direct influence of the whole social system. It is this system 
that orders us exactly what we should and shouldn’t love. But despite this, Scheller believes we 
should love “things” which have absolute value, that is, which can only be spiritual and morally 
perfect. 

Thus, taking this theory as an example, we have a very interesting methodological combination. 
Humanistic background of Sheler’s philosophy is to with his firm believe in the spiritual purpose of 



137ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

love, that is, human heart is primarily aimed at love, rather than hatred; therefore, love urge is pri-
mary or prime relation to being (it’s amazing but Sartre spoke the same view). 

As far as Sartre is concerned, he focuses more on real love relationships and corresponding expe-
riences, which he mostly calls “existential”, mediated by extremely tragic world attitude. In contrast 
to Scheler, he has no intention at all to examine them in terms of moral values or “patterning”. 
If there is any sense in speaking about their “metaphysical” foundations, then they can be associated 
only with the central structure of human consciousness, namely, with the structure of “Ego”, which 
is hardly to be clarified clearly. 

To put it another way, this structure is the transcendental core of human personality and, at the 
same time, the most complex question for the entire philosophical grasp. But despite Sartre’s adher-
ence to phenomenology, he has no tendency to consider consciousness with his Ego as a source of 
“transcendental constitution of the world”.

The direct purpose of phenomenological ontology of consciousness is to analyze the emotional 
experience of man in his tragic confrontation with the outside world, related with the structure of 
Ego, which in this context, can be seen as an existential manifestation of the narcissistic “ego in-
stinct” discovered by Freud. But this is only an assumption. Despite Sartre’s analysis of love rela-
tionships in psychoanalytic terms of masochism and sadism, for example, he, nevertheless, avoids 
any reference to psychoanalysis. 

Sartre also believes that love and hate are profound manifestations of human nature, but which 
ones exactly? And what is the advantage of his theory of emotions over Scheler’s?

When we try to answer this question, we need to briefly reproduce the basic logic of his re-
flections, proposed by him in his outstanding “Being and Nothingness”, where Sartre insists that 
love is, primarily, the striving for transcending one’s own consciousness, aimed at assimilating the 
consciousness of the Other, because “the lover does not desire to possess the beloved as one pos-
sess a thing; he demands a special type of appropriation. He wants to possess freedom as freedom” 
[3, p. 365]. This is the most common definition of love, or it is precisely the main project of love if 
we consider this experience from the perspective of existential phenomenology. But what does this 
“assimilating” or “appropriation” mean in fact?

Although love initially creates the impression of attributing an absolute value to the Other, i.e., 
to the beloved regardless of who he or she is as a person, as it turns out later, this attitude is based 
on the aspiration to be an absolute value for beloved on the part of lover. All this turns love into 
quite dramatic relationships between two consciousnesses or “freedoms”, since, according to Sartre, 
an essential trait of consciousness is freedom of its constructing activity. 

Since love might be seen as a relationship between the two consciousnesses that make up its es-
sence, it is an existential category rather than a transcendental one. But what kind of relationship is 
that? 

Sartre expresses complete certainty: it is such interpersonal relations, where, in fact, each of 
the above-mentioned consciousnesses seeks to recognize the absolute value of its personality in 
the Other, since for himself the lover demands to be “the unique and privileged occasion”, “to be 
the whole world for the beloved…” and “if this end could be attained, I would result in the first 
place in my being secure withing the Other’s consciousness” [3, p. 369]. But this is not possible in 
principle.

The forementioned dramatism is complicated by the very structure of human “existence”, name-
ly its corporal determinacy, which, according to Sartre, is no less significant reason for the failure of 
the love project. For Sartre love is not at all the joy of coexistence with the Other (as, for example, 
Heidegger believed). 

Primarily, “my being-for-other” always exists as a “body”. It means that I am given to the Other 
in his prime experience of me as an “object”, not a “subject” or consciousness. On the contrary, he 
experiences all of this with me. But in my love project I try to completely assimilate his conscious-
ness in terms of the desire to be an absolute value for him, because he is an absolute value for me. 
With aim of accomplishing this project I must make him to be clear to me, i.e., there is need to take 



138 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

someone else’s point of view in relation to myself, or “the problem for me is to make myself be by 
acquiring the possibility of taking the Other’s point of view on myself” [3, p. 365]. 

But I am not able to accomplish the above, since the beloved always appears in front of me as a 
body, that is, as some “object” (just like me), his consciousness for me, like my consciousness for 
him, is non-transparent. I do not know what he really thinks of me, in what way he does look at me, 
evaluates etc. “God know who I am for him? God knows what he makes me be?” in ahis absolute 
freedom. It is from this fact that stems from my constant “uneasiness” and “anxiety” concerning 
love, which sooner or later will break the charm Other and perhaps even will cause hatred in these 
relations.

Thus, for both Sheler and Sartre love is exclusively “spiritual” narrative. But, according to 
French existentialist, love relationships are poisoned by human Ego with its striving to establish 
himself that is essentially narcissistic, and by the non-transparency of the consciousness of the 
Other because of his factuality. It is this human Ego (a fundamental affective value and care) with 
its striving to establish Self, with its constitutive freedom that is the basic value of human experi-
ence of relationships with other people or social surroundings. Kirkegaard called such an attitude 
“extremist egoism doing a dreadful thing one’s own sake” [2, p. 35]. In conditions, when “exis-
tence” takes such a project, he or she negates the very idea of love. As Sartre concludes, conscious-
nesses remain in solitude, each with its own freedom. 

It is obvious that love is seen here in terms of human passions, that is, from the perspective of 
another mental structure: Sartre refers to Ego or selfishness of humans, rather than human morality, 
despite his adherence to transcendental analysis, which does not allow subjectivity in this matter. In 
contrast to Scheler’s views, Sartre sees in love neither an aspiration for the ideal, nor even less a 
sense of guilt: after all, it is always a flow of passions revolving around human Ego and his desire 
for Himself. 

Conclusions. So, we have here two brilliant representatives of phenomenological thought, even 
though their views on the nature of basic human feelings are so divergent. As we have seen, Scheler 
considers idealization a constant feature of love, because it implies ascribing to the beloved aesthet-
ic and ethical qualities, to which he or she may not correspond, whereas Sartre insists on an act of 
absolutization in terms of attributing absolute value to the Other. 

For Scheler human love, as well as hatred, is, above all, a fundamental experience of life in terms 
of absolute values. Sartre emphasizes the affective basis of these “attitudes”, aimed at the complete 
“absorption” of the Other: these are, primarily, the most powerful passions, which, however, can 
never be fully satisfied in their intentions. 

Following phenomenological analysis, these mental states can be considered in their invariant 
senses; presumably, the emotional state of love reveals itself, primarily, as the joy of co-existence, 
whereas hatred can be considered as the complete inability of such an experience – as the striving 
for destroy everything around itself. Furthermore, existing in the form of emotional impulses affect-
ed by their interaction with external reality, and as opposite strives of the human soul, they still have 
different destinies, expressing in socio-cultural transformation of love but in incredible resistance of 
hate.

The basis of affective culture is, certainly, human relationships, mediated by a strong emotional 
field, a whole range of emotions and attachments, that is, by so-called affective relationships. Affec-
tive relationships are mostly relationships of love or hate. But to what extent do love relationships 
be subject to patterning or have an unconditional value, as argued by philosophers. To put it another 
way, whether it makes sense to regard love as an unconditional value, rather than a relational model 
(pattern), generated by a particular culture, which, moreover, is scarcely implemented in practice.

BIBLIOGRAPHY
1.	 Frings M.S. The (“Ordo Amoris” in Max Scheler Its Relationship to his Value Ethics and 

to the Concept of Ressentiment). In: Smith, F.J., Eng, E. (eds) Facets of Eros. Phenomenological 
essays. 1972. Pp. 40–60. URL: https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-94-010-2387-0_3 
(дата звернення: 27.10.2025). 



139ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

2.	 Kierkegaard Søren Fear and trembling by. Johannes DE SILENTIO, 1843. (alias Søren 
Kierkegaard)  tr.  WalterLowrie,  1941. 72  p. URL:   https://www.sorenkierkegaard.nl/artikelen/
Engels/101.%20Fear%20and%20Trembling%20book%20Kierkegaard.pdf (дата звернення: 
24.10.2025).

3.	 Sartre, Jean-Paul. B&N. Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. 
Translated by Hazel Barnes. Edited by Arlette Elkaïm-Sartre. London: Routledge, 2003. 438 p.

4.	 Sartre, Jean-Paul. IPPI. The Imaginary: A Phenomenological Psychology of the Imagination. 
Translated by Jonathan Webber. London: Routledge, 2004. 240 p.

5.	 Scheler Max Ressentiment. Translated by Louis A. Coser from the text of 1915, 1912–1915. 
125  p.  URL:  https://mercaba.org/SANLUIS/Filosofia/autores/Contemporánea/Scheller/
Ressentiment.pdf (дата звернення: 27.10.2025).

6.	  Scheler Max The nature of sympathy.... Transaction Publishers. New Brunswick, New Jersey, 
2008. 274 p. 

7.	  Кебуладзе В. Концепція рессентименту Макса Шелера та її сучасна актуальність: 
ІСТОРІЯ СВІТОВОЇ ФІЛОСОФІЇ.  Філософська думка  . 2024. № (2). С. 105–116. DOI: 
10.15407/fd2024.02.105.

REFERENCES
1.	 Frings, M.S. (1972). The (“Ordo Amoris” in Max Scheler Its Relationship to his Value 

Ethics and to the Concept of Ressentiment). In: Smith, F.J., Eng, E. (eds) Facets of Eros. 
Phenomenological essays. URL: https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-94-010-2387-0_3

2.	 Kierkegaard Søren (1941). Fear and trembling by. Johannes DE SILENTIO, 1843. (alias 
Søren Kierkegaard)  tr.  WalterLowrie. 72  p. URL: https://www.sorenkierkegaard.nl/artikelen/
Engels/101.%20Fear%20and%20Trembling%20book%20Kierkegaard.pdf 

3.	 Sartre, Jean-Paul (2003). B&N. Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological 
Ontology. Translated by Hazel Barnes. Edited by Arlette Elkaïm-Sartre. London: Routledge.

4.	 Sartre, Jean-Paul (2004). IPPI. The Imaginary: A Phenomenological Psychology of 
Imagination. Translated by Jonathan Webber. London: Routledge.

5.	 Scheler Max (1912-1915). Ressentiment. Translated by Louis A. Coser from the text 
of 1915. URL: https://mercaba.org/SANLUIS/Filosofia/autores/Contemporánea/Scheller/
Ressentiment.pdf

6.	  Scheler Max  (2008). The nature of sympathy.... Transaction Publishers. New Brunswick, 
New Jersey.

7.	  Kebuladze, V. (2024). Kontseptsiya ressentymentu Maksa Shelera ta yiyi suchasna 
aktyvnistʹ: istoriya svytovoyi ilosofiyi.  Filosofsʹka dumka, (2), 105–116. https://doi.org/10.15407/
fd2024.02.105 [in Ukrainian].

Сайтарли Інна Анатоліївна
доктор філософських наук, професор,

професор кафедри філософії гуманітарних наук
Київського національного університету імені Тараса Шевченка

вул. Володимирська, 60, Київ, Україна
orcid.org/0000-0001-8253-4898

Іщенко Олена Миколаївна
кандидат філософських наук, доцент,

доцент кафедри філософії гуманітарних наук
Київського національного університету імені Тараса Шевченка

вул. Володимирська, 60, Київ, Україна
orcid.org/0000-0003-3832-2403



140 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

ФІЛОСОФІЯ ЕМОЦІЙ МАКСА ШЕЛЕРА ТА ЖАНА-ПОЛЯ САРТРА
ЯК ДВА «ПРОЄКТИ» В РАМКАХ СПІЛЬНОЇ ПАРАДИГМИ

Актуальність статті. У статті представлено порівняльний аналіз теоретичної спад-
щини найвидатніших представників феноменологічної думки, пов’язаної з розглядом над-
звичайно складних питань усієї гуманітарної науки, а саме з питанням афективної природи 
людини. Актуальність аналізу визначається сучасною кризою емоційного життя, яка зму-
шує нас дедалі більше звертати особливу увагу на трансцендентально-феноменологічну те-
орію емоцій, тісно пов’язану, перш за все, з такими авторами, як Макс Шелер та Жан-Поль 
Сартр, які, як відомо, досягли значного прогресу в цьому питанні.

Метою статті є розкриття сутнісних смислів (патернів) того, що зазвичай називають 
афективною культурою, і що концептуально було представлено у феноменологічній теорії 
емоцій вищезгаданими авторами, щоб підкреслити її штучність, а отже, існуючий розрив 
(розбіжність) між ідеалами почуттів та реальним емоційним життям.

Методи дослідження. Методологічною основою цього дослідження є переважно порів-
няльний аналіз, доповнений герменевтичним підходом та критичним аналізом, властивим 
філософському дискурсу як такому, а також використання загальних принципів наукового 
дослідження, таких як синтез й узагальнення.

Результати дослідження. Огляд феноменологічної теорії емоцій Шелера та Сартра доз-
воляє нам знову пересвідчитися у парадоксальності філософського мислення, яке полягає у 
дивовижному усвідомленні справжніх витоків афективного розвитку навіть з позиції фено-
менологічного підходу (який, як відомо, відкидає будь-яке метафізичне пояснення) та водно-
час у не менш дивовижному усвідомленні його майже повної неспроможності в реальному 
емоційному житті.

Феноменологія емоцій є надзвичайно цікавою, особливо якщо порівняти її з цілою низкою 
інших досліджень, головним чином, з психоаналітичним підходом, і особливо коли йдеться 
про Сартра. Як було з’ясовано цим оглядом, Шелер успішно поєднав феноменологічний ана-
ліз, метафізику та соціокультурні доводи у своїй теорії ordo amoris, тоді як екзистенційна 
феноменологія Сартра виявилася більш об’єктивною та викривальною, ймовірно, співзвуч-
ною психоаналітичній критиці.

Ключові слова: афективна культура, афективний патерн, емоційні цінності, любовні 
стосунки, ordo amoris, феноменологія емоцій, феноменологічна онтологія свідомості.

Дата надходження статті: 28.10.2025
Дата прийняття статті: 14.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



141ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 141
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-17

Ушно Ірина Михайлівна
кандидат філософських наук,

доцент кафедри філософії та суспільних наук
Національного аерокосмічного університету «Харківський авіаційний інститут» 

вул. В. Манька, 17, Харків, Україна
orcid.org/0000-0003-3660-3666

КОНСТРУЮВАННЯ HOMO AEROSPACE: ФАКТОРИ ФОРМУВАННЯ 
АЕРОКОСМІЧНОГО МИСЛЕННЯ В СУЧАСНИХ СУСПІЛЬСТВАХ

У статті здійснюється філософсько-антропологічне дослідження процесів формування 
аерокосмічного мислення в різних культурних контекстах. Особлива увага приділяється кон-
цепції Homo Aerospace як ключовому філософському конструкту, що відображає ідеал люди-
ни, для якої космос стає органічним продовженням її світогляду. Розширений філософський 
підхід дозволяє дослідити, чому деякі суспільства сприймають аерокосмічні амбіції як ча-
стину своєї культурної місії, тоді як інші залишаються на більш традиційних позиціях. Ува-
га приділяється також тому, як філософія освіти й інтелектуальні традиції впливають на 
готовність суспільства дивитися на космос як на природний горизонт людства.

Актуальність дослідження обумовлена нерівномірністю розвитку аерокосмічної інжене-
рії в сучасному світі та необхідністю філософського осмислення культурно-антропологіч-
них чинників, що впливають на це явище. Метою статті є виявлення, яким чином концепція 
Homo Aerospace формується під впливом філософсько-культурних факторів і як це впливає 
на сприйняття аерокосмічного мислення в різних суспільствах. Методи дослідження вклю-
чають філософсько-антропологічний аналіз, компаративний підхід і культурологічне порів-
няння, що дозволяє простежити зв’язок між національними міфами, освітніми традиціями 
та формуванням образу людини, що сприймає космос як природний простір. 

Результати дослідження показують, що запропонована авторська модель аналізу вклю-
чає чотири ключові чинники: культурно-філософські наративи суспільства, освітні тради-
ції та їхній вплив на технологічне мислення, національні міфи та образи, а також рівень 
інтеграції космічних амбіцій у колективну ідентичність. В ході дослідження виявлено, що 
ці чинники дозволяють глибше зрозуміти, чому в одних країнах аерокосмічна галузь набуває 
пріоритетного значення, а в інших залишається периферійною.

Запропонована концепція Homo Aerospace відкриває нові перспективи для досліджен-
ня того, як культурні й філософські фактори формують аерокосмічне мислення в різних 
суспільствах, і може бути використана для подальших наукових розвідок.

Ключові слова: Homo Aerospace, аерокосмічне мислення, аерокосмічний інжиніринг, філо-
софія антропології, культура, освіта, колективна ідентичність. 

Вступ. У сучасному світі космос перестає бути лише сферою наукових досліджень і пе-
ретворюється на культурно-філософську категорію, яка відображає світоглядні орієнтири 
різних суспільств. Визначення та конструювання поняття Homo Aerospace, для якого аероко-
смічне мислення є невідʼємною частиною ідентичності, потребує глибокого аналізу культур-
них і філософських передумов. Саме аерокосмічне мислення виступає тим центральним фак-
тором, який відрізняє одні суспільства від інших у контексті їхньої готовності бачити космос 
як природний горизонт людства.

Актуальність цього дослідження зумовлена тим, що в добу, коли технологічні прориви 
стають невід’ємною частиною глобальної культури, розуміння того, чому одні суспільства 
формують глибоке аерокосмічне мислення, а інші залишаються більш орієнтованими на тра-
диційні цінності, стає ключовим для розуміння майбутнього. Досліджуючи філософсько-

© Ушно І. М., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



142 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

антропологічні чинники, що впливають на конструювання Homo Aerospace, ми не лише 
прояснюємо культурні відмінності, а й пропонуємо інструмент для глибшого аналізу того, як 
філософські ідеали та культурні архетипи впливають на технологічний розвиток. Таким чи-
ном, ця стаття прагне заповнити існуючу прогалину в філософському дискурсі, пропонуючи 
підхід до аналізу аерокосмічного мислення як відображення глибших культурних і філософ-
ських процесів, що формують концепт Homo Aerospace у різних суспільствах.

Метою статті є з’ясування того, як концепція Homo Aerospace постає під впливом фі-
лософсько-культурних чинників, а також яким чином ці чинники визначають особливос-
ті сприйняття аерокосмічного мислення в різних культурних контекстах. Методологічна 
основа дослідження ґрунтується на філософсько-антропологічному підході, компаративному 
аналізі та культурологічному зіставленні, що дозволяє виявити зв’язок між національними 
міфологемами, освітніми парадигмами та становленням образу людини, яка розглядає космос 
як органічне продовження свого життєвого простору.

Результати дослідження. В контексті сьогодення, де технології та інженерні іннова-
ції відіграють ключову роль, важливо зрозуміти, як формується певний тип мислення, що 
стоїть за цими досягненнями. Отже, коли ми говоримо про аерокосмічне мислення, ми фак-
тично вводимо сучасний термін, який має свої корені у більш ранньому понятті «косміч-
ного мислення». Це поняття зародилося ще близько ста років тому в координатах косміз-
му, який розвивали такі мислителі, як Ціолковський, Чижевський, Реріх та інші. Однак таке 
«космічне мислення» було більше пов’язане із філософією космізму загалом, із уявленнями 
про космос як про духовний та світоглядний простір. Космічне мислення як відчуття при-
четності до Космосу, усвідомлення власної космічності, розуміння своєї невід’ємності від 
Космосу та його законів, його енергетичних процесів і взаємодії з усім, що в цьому космосі 
відбувається.

В даний статі використовується термін «аерокосмічне мислення» для того, щоб підкрес-
лити відмінність: ми говоримо про мислення саме в контексті філософії техніки та аерокос-
мічної інженерії. Це той тип мислення, який сприяє формуванню концепту Homo Aerospace, 
тобто людини, для якої аерокосмічний простір є природним середовищем мислення і діяль-
ності. Поняття Homo Aerospace можна розглядати як певний філософсько-антропологічний 
ідеал людини, для якої космос є спрямованим середовищем реалізації практичних місій. 
Саме Homo Aerospace, який володіє аерокосмічним мисленням, відрізняється від просто 
«космічного мислення» тим, що тут йдеться не лише про духовні прагнення, а про конкретні 
завдання. Якщо ми говоримо про сучасний стан, то це місії на Місяць, практичні космічні 
проєкти – цілком реальні завдання, може і не завжди одразу здійсненні. І тут якраз стає зрозу-
міло, що складові цього аерокосмічного мислення розвиваються по-різному залежно від куль-
турних, історичних та філософських чинників кожної окремої країни. Саме вони пояснюють, 
чому в одних суспільствах аерокосмічна інженерія розвивається активніше, а в інших менш 
інтенсивно.

У сучасному світі питання нерівномірного розвитку аерокосмічної інженерії набуває осо-
бливої актуальності. Різні країни демонструють суттєвий розрив у технологічному розвитку, 
і ця диспропорція має не лише економічні, але й глибокі культурно-філософські корені. Філо-
софське осмислення цієї проблеми дозволяє зрозуміти, чому одні суспільства спрямовують 
зусилля на освоєння космосу, тоді як інші зосереджені на земних завданнях.

У своїй праці «The Lever of Riches» (1990) Джоел Мокір досліджував, як історичні і еко-
номічні умови формували технологічний прогрес різних суспільств. Мокір показав, що тех-
нологічна креативність та її «важелі» залежать від багатьох факторів, включаючи доступ до 
знань, економічні стимули і, що важливо, культурні настанови суспільства. Його робота дає 
нам історичний контекст для розуміння того, як деякі нації зуміли створити сприятливі умови 
для аерокосмічних проривів [1].

У свою чергу, Аджемоглу і Робінсон у книзі «Why Nations Fail» (2012) наголошували на 
тому, що інституційні рамки, політичні інститути та культурні цінності визначають шлях на-



143ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

цій у технологічному розвитку. Вони підкреслювали, що успіх у складних інженерних сфе-
рах, таких як аерокосмічна галузь, часто повʼязаний з тим, як суспільство організоване і які 
філософські засади лежать в його основі. Наприклад, у пошуках відповіді на питання, чому 
в одних країнах технологічний прогрес триває, а в інших ніби завмирає, дослідники вка-
зують на необхідність гарантій прав власності для широких верств населення, а також на 
можливість отримання прибутку від власних інновацій. Проте ця ж система породжує пара-
докс: винахідник, отримавши патент, прагне закріпити своє виключне право й перешкодити 
вдосконаленню свого винаходу, аби зберегти прибуток. Щоб уникнути монополізації прогре-
су, необхідні політичні інститути плюралістичного типу, які забезпечують участь широких 
суспільних груп в управлінні. Саме вони створюють умови, за яких приватні інтереси не бло-
кують загального поступу. У такій системі окремий винахідник може втратити перевагу, зате 
виграє суспільство в цілому [2].

Сучасні галузеві статті, такі як робота Хара-Ольмедо і колег (2025), а також досліджен-
ня Стінхёйса (2001) та Хосе-молодшого (2020), підтверджують, що нерівномірний розвиток 
аерокосмічної інженерії не можна пояснити лише економічними або ресурсними чинниками. 
Філософські та культурні чинники відіграють ключову роль у формуванні цих диспропорцій.

Так, Харм-Ян Стінхейс та Ерік Дж. де Брюйн підкреслюють, що їх дослідження показа-
ло, що багато проектів з передачі технологій не сприяють або, в кращому випадку, лише 
незначно сприяють технологічному розвитку. Воно також показало, що авіабудівна про-
мисловість, а можливо, й інші галузі промисловості, можуть краще підходити для конкрет-
них країн  [3]. Вони розглядали досвід Індонезії, де саме на операційному рівні компанії не 
змогли реалізувати авіабудування, навіть коли на стратегічному рівні реалізація була дуже 
потужною. 

Л. А. Хосе-молодший, А. Брінтруп, К. Салонітіс акцентують, що промислова продукція 
має сильнішу кореляцію з аерокосмічною екосистемою, ніж первинна продукція; і зокрема, 
автомобільний сектор демонструє найвищу кореляцію з позитивною еволюцією аерокосміч-
ного сектору. Конкуренція між країнами з добре розвиненими аерокосмічними екосистема-
ми, як правило, зосереджена на автомобільних деталях, загальнопромисловому обладнанні, 
енергетичному обладнанні та хімічних матеріалах та продуктах [4]. Конкуренція між розви-
нутими країнами сприяє розвитку аерокосмічного інжинірингу поряд з іншими секторами, а 
відсутність промислового сектора стає ознакою того, що країна не зацікавлена в аерокосмосі 
навіть якщо має сприятливі конкурентні можливості.

Проаналізувавши вищенаведені роботи, можна зробити певний висновок, що існує сукуп-
ність причин, які пояснюють, чому одні країни демонструють розвинений аерокосмічний 
сектор, тоді як інші залишаються поза цим процесом. Подальше дослідження цих причин 
дозволяє виокремити ключові культурно-філософські чинники, які впливають на нерівномір-
ність розвитку аерокосмічної інженерії у світі. В якості прикладу будемо аналізувати дві єв-
ропейські країни, які за природними умовами не дуже відрізняються, але мають різні аероко-
смічні погляди, а саме Франція та Болгарія. 

Перший чинник – це ціннісні орієнтири суспільства та його ставлення до прогресу. 
У деяких культурах існує глибоко вкорінена філософія новаторства і прагнення до зірок як 
символу людського поступу. Натомість інші суспільства можуть надавати перевагу традицій-
ним цінностям і зосереджуватися на вирішенні земних завдань, що зменшує увагу до аеро
космічних проєктів. Франція має сильну традицію національної гордості та культурного 
піднесення науки. Аерокосмічна галузь тут розвивалася як частина європейського проєкту і 
символ технологічної самодостатності. У Болгарії історично більше уваги приділялося роз-
витку аграрного сектору та регіональної стабільності. Космос не був центральним символом, 
натомість культурні цінності були більше пов’язані з традиціями та збереженням національ-
ної спадщини.

Другий чинник – філософія науки і роль освіти. Там, де наука та інженерія філософськи 
сприймаються як ключ до майбутнього, а освіта підтримує ідеали дослідження космосу, там 



144 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

і зʼявляються потужні аерокосмічні ініціативи. Якщо ж філософія освіти орієнтована на суто 
прикладні завдання, космічні проєкти можуть відійти на другий план. Сильна увага до інже-
нерної освіти і наукових досліджень у Франції, зокрема через такі проєкти як ArianeGroup, 
свідчить про філософську підтримку аерокосмічних амбіцій. Освіта в Болгарії була зосере-
джена на прикладних галузях, як-от сільське господарство і промисловість, а не на аерокос-
мічних дослідженнях. Тобто пріоритетом були галузі, які безпосередньо впливали на еконо-
міку країни.

Третій чинник – це політико-культурні установки і символіка космосу. У деяких країнах 
космос стає символом національної гордості, філософською ідеєю подолання меж. Інші дер-
жави, навпаки, можуть не надавати космічним амбіціям такого філософського значення, зо-
середжуючись на інших пріоритетах. Космічна галузь у Франції є частиною європейської фі-
лософії співпраці і символом технічного суверенітету. В політичному та культурному плані в 
Болгарії акцент робився на стабільність та інтеграцію в регіональні структури, а не на симво-
ліку космічних досягнень. Тобто, умовно кажучи, пріоритетом була регіональна інтеграція та 
економічна стабільність.

Четвертий чинник – історичні філософські традиції та сприйняття технологій. Там, де 
історично філософія сприймає майбутнє як простір для амбітних проривів, формується го-
товність суспільства інвестувати в аерокосмічні проєкти. Франція має довгу історію техно-
логічних інновацій і філософії просвітництва, що сприяло розвитку аерокосмічної інженерії. 
Історично Болгарія орієнтувалася на збереження культурної спадщини і регіональні зв’язки, 
а не на глобальні технологічні прориви. Тобто головний пріоритет був у збереженні іден-
тичності та адаптації до регіональних умов, а не у підкоренні космосу.

Таким чином, ці чотири культурно-філософські виміри дозволяють зрозуміти, чому аеро-
космічна інженерія розвивається нерівномірно, і чому одні культури злітають до зірок, а інші 
залишаються ближче до землі. Розглянувши ці чотири ключові чинники на прикладі Фран-
ції та Болгарії, ми тепер можемо перейти до аналізу України. Це дозволить нам побачити 
особливості і специфіку України без прямого порівняння з іншими країнами, а просто через 
призму тих самих чинників, які ми вже визначили.

Ціннісні орієнтири: Україна дійсно має унікальне поєднання. З одного боку, це країна з по-
тужними аграрними традиціями та багатими чорноземами, де сільське господарство історич-
но було ключовою галуззю. З іншого боку, Україна має глибокі корені в аерокосмічній інже-
нерії, адже тут розташовані такі підприємства як «Південмаш», «ХАЗ» і є історія створення 
ракетно-космічної техніки ще з радянських часів. Тобто ціннісно Україна поєднує і аграрні, і 
технологічні амбіції.

Філософія освіти: Україна має сильну традицію технічної освіти, зокрема в таких містах 
як Харків, Київ, Дніпро. Однак через економічні виклики фокус освіти часто зміщувався на 
більш прикладні галузі, а космічні дослідження не завжди отримували належну підтримку. 
Тобто філософія освіти тут балансувала між бізнес та інженерними пріоритетами.

Політико-культурні установки: Космос в Україні не завжди був центральним символом на-
ціональної гордості, як у деяких інших країнах. Натомість пріоритетами часто ставали еконо-
мічна стабільність, аграрний розвиток і соціально-політичні питання. Хоча Україна має аеро-
космічні традиції, символічне значення космосу іноді відходило на другий план порівняно з 
іншими викликами, як-от економічні реформи чи питання безпеки.

Історичні традиції: Історично Україна була частиною радянського простору, де аерокосміч-
ні амбіції підтримувалися на державному рівні. Однак після здобуття незалежності країна зо-
середилася на інших пріоритетах – від аграрного розвитку до формування власної культурної 
ідентичності. Тобто, хоча в історії є міцна технічна основа, у сучасному контексті космічна 
галузь не завжди виходила на передовий план.

Таким чином, Україна є прикладом країни з великим потенціалом в аерокосмічній сфері, 
але з багатовекторними ціннісними і культурними пріоритетами, де поєднуються аграрні тра-
диції і технічні амбіції.



145ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Висновки. Отже, підсумовуючи наш аналіз, можна зробити кілька ключових висновків. 
Нерівномірний розвиток аерокосмічної інженерії у світі виявляється тісно повʼязаним із куль-
турно-філософськими та ментальними особливостями різних суспільств. Ціннісні орієнтири, 
ставлення до науки, історичні традиції та політико-культурні установки формують ті чи інші 
пріоритети розвитку. Особливо цікаво данні фактори конструюють Homo Aerospace – ідеал 
людини, яка сприймає космос як природний простір для розширення людського досвіду. Ми 
бачимо, що формування такого менталітету залежить від того, наскільки суспільство культи-
вує ідею космічного прориву та технологічного романтизму. В одних країнах Homo Aerospace 
стає частиною національної ідентичності, а в інших – ні.

У тих країнах, де космос є частиною національного міфу, де підтримується мрія про тех-
нологічний стрибок і подолання меж, формується певний тип особистості – Homo Aerospace. 
Натомість у суспільствах, де домінують інші культурні чи економічні пріоритети, такий тип 
менталітету не набуває домінантного значення. Це пояснює, чому в одних культурах Homo 
Aerospace стає орієнтиром, а в інших залишається менш розвинутою ідеєю. Культурні й філо-
софські чинники є ключовими для розуміння того, чому деякі суспільства прагнуть до зірок, 
а інші обирають інші шляхи. І саме ця взаємодія філософії, культури і менталітету визначає, 
де народжується Homo Aerospace.

Таким чином, розвиток аерокосмічної галузі – це не просто технічний чи економічний 
виклик, а й питання формування відповідного менталітету. І Україна, маючи як аграрні, так 
і технічні традиції, стоїть на порозі вибору: чи стане концепція Homo Aerospace частиною 
її майбутнього розвитку, залежить від того, як будуть підтримані ці культурно-філософські 
акценти. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Mokyr J. The lever of riches: Technological creativity and economic progress. Oxford: 

Oxford University Press, 1990. 349 с.
2.	 Acemoglu D., Robinson J. A. Why nations fail: The origins of power, prosperity, and poverty. 

New York: Crown Business, 2012. 529 с.
3.	 Steenhuis H.-J. Developing countries and the aircraft industry: match or mismatch? 

International Journal of Technology Transfer and Commercialisation. 2001. Т. 1, № 2. С. 184–202. 
DOI: https://doi.org/10.1016/S0160-791X(01)00036-7

4.	 Jose L. A. Jr., Brintrup A., Salonitis K. Analysing the evolution of aerospace ecosystem 
development. PLoS ONE. 2020. Т. 15, № 4. e0231985. DOI: https://doi.org/10.1371/ 
journal.pone.0231985

5.	 Jara-Olmedo A., et al. Aeronautical industry development in emerging countries: Factors – 
A case study. Journal of Emerging Economies and Policy. 2025. Т. 5, № 1. С. 45–62. DOI:  
https://doi.org/10.1007/978-981-19-7689-6_20

REFERENCES
1.	 Mokyr, J. (1990). The lever of riches: Technological creativity and economic progress. Oxford 

University Press.
2.	 Acemoglu, D., & Robinson, J. A. (2012). Why nations fail: The origins of power, prosperity, 

and poverty. Crown Business.
3.	 Steenhuis, H.-J. (2001). Developing countries and the aircraft industry: Match or mismatch? 

International Journal of Technology Transfer and Commercialisation, 1(2), 184–202. DOI:  
https://doi.org/10.1016/S0160-791X(01)00036-7

4.	 Jose, L. A. Jr., Brintrup, A., & Salonitis, K. (2020). Analysing the evolution of aerospace 
ecosystem development. PLoS ONE, 15(4), e0231985. DOI: https://doi.org/10.1371/ 
journal.pone.0231985

5.	 Jara-Olmedo, A., et al. (2025). Aeronautical industry development in emerging countries: 
Factors – A case study. Journal of Emerging Economies and Policy, 5(1), 45–62. DOI:  
https://doi.org/10.1007/978-981-19-7689-6_20



146 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Ushno Iryna Mykhailivna
Candidate of Philosophical Sciences,

Associate Professor at the Department of Philosophy and Social Sciences
National Aerospace University “Kharkiv Aviation Institute”

17, V. Manko str., Kharkiv, Ukraine
orcid.org/0000-0003-3660-3666

CONSTRUCTING HOMO AEROSPACE:  
FACTORS IN SHAPING AEROSPACE THINKING IN CONTEMPORARY SOCIETIES

The article presents a philosophical and anthropological inquiry into the processes underlying 
the formation of aerospace thinking across diverse cultural contexts. Particular attention is devoted 
to the concept of Homo Aerospace, construed as a key philosophical construct that encapsulates the 
ideal of a human being for whom outer space constitutes an organic extension of their worldview. 
This broadened philosophical approach enables an exploration of the reasons why certain societies 
perceive aerospace aspirations as an integral component of their cultural mission, while others 
remain anchored in more traditional paradigms. The investigation also addresses the extent to 
which the philosophy of education and intellectual traditions shape a society’s readiness to envisage 
space as a natural horizon for humanity.

The relevance of this study is grounded in the asymmetrical development of aerospace 
engineering in the contemporary world and the concomitant need for philosophical reflection upon 
the cultural and anthropological factors influencing this phenomenon. The aim of the article is 
to elucidate how the concept of Homo Aerospace is formed under the influence of philosophical 
and cultural determinants, and how this, in turn, affects the reception of aerospace thinking within 
various societies. The employed methodology comprises philosophical analysis, comparative 
approach, and cultural comparison, thereby allowing for the identification of correlations between 
national myths, educational traditions, and the emergence of a human image in which space is 
perceived as a natural domain.

The findings demonstrate that the proposed analytical model incorporates four key factors: 
the society’s cultural-philosophical narratives; educational traditions and their impact on 
technological thinking; national myths and symbolic imaginaries; and the degree to which 
aerospace ambitions are integrated into collective identity. The study reveals that these factors 
facilitate a more profound understanding of why, in some countries, the aerospace sector attains a 
status of strategic priority, whereas in others it remains marginal. The proposed concept of Homo 
Aerospace offers new perspectives for examining the manner in which cultural and philosophical 
factors shape aerospace thinking across different societies and may serve as a foundation for 
further scholarly investigations.

Key words: Homo Aerospace, aerospace thinking, aerospace engineering, philosophy of 
anthropology, culture, education, collective identity.

Дата надходження статті: 25.10.2025
Дата прийняття статті: 08.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



147ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ФІЛОСОФІЯ ДУХОВНОЇ СФЕРИ  
АБО ІНТЕЛЕКТУАЛЬНИХ ПРОЦЕСІВ

UDC 316.64:17.022/.026.4Kant:[165.5:004.8]
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-18

Bondar Svitlana Valeriivna
Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor,

Associate Professor at the Department of Sociology 
Kyiv National Economic University named after Vadym Hetman

54/1, Beresteysky ave., Kyiv, Ukraine 
orcid.org/0000-0003-2076-1889

COULD ARTIFICIAL INTELLIGENCE BE MORAL?
TEST OF HUMANNESS IN LIGHT OF IMMANUEL KANT’S IDEAS

Relevance of the problem. It remains a considerable distance to create artificial intelligence 
that is sufficiently advanced to be compared to the human mind. However, the issue of methods 
for detecting consciousness in artificial intelligence systems has attracted the attention of 
businesspeople, scientists, and philosophers. They are interested in whether it will be possible 
to draw a line and distinguish human consciousness from the imitation of thought processes, 
artificial intelligence. What criteria determine the presence of consciousness in AI? How not 
to miss the moment of its emergence? The purpose of this study is to identify the fundamental 
differences between the human mind and artificial intelligence systems, and to determine the 
possibility of detecting signs of awareness of actions in artificial intelligence. Methods. The 
study uses an interdisciplinary and comparative approach. The comparative method, critical 
analysis and generalisation are used. Research results. Kant’s ideas about reason, morality and 
human nature provide a theoretical basis for understanding the possibilities and potential ethical 
problems created by the implementation of AI into the socio-cultural sphere. Kant’s statement 
about the universality of the laws of reason suggests that the study of these laws allows for the 
modelling of intellectual processes, and possibly the creation of artificial intelligence. The defining 
difference between the human mind and artificial intelligence is the presence in humans of a centre 
of cognition, which Kant calls the transcendental unity of apperception, which determines the 
global goal of cognition and allows one to identify oneself as the initiator of cognition and any 
other actions. Morality constructs and preserves the integrity and stability of the cognitive centre, 
creating the basis for such mental abilities as prediction, pattern detection, and understanding 
of meaning, due to the ability to view a life situation or research problem holistically. To detect 
awareness of artificial intelligence’s actions, one should strictly define the measurement conditions 
(set a period, create a controlled situation, select the norms in relation to which awareness is 
established). Signs of the presence of consciousness in artificial intelligence include its perception 
of its actions, the ability to distinguish them from the absence of action, understanding the 
meaning of its actions, and the capacity to establish a cause-and-effect relationship between 
an action and its result, as well as managing its actions. Conclusions. Artificial intelligence is a 
unique technology for verifying human authenticity, which is carried out in the context of moral 
judgments. The creation of an artificial mind similar to a human one is impossible without its 
simultaneous moral development. I. Kant’s emphasis on the inseparability of moral judgments 
from thought processes, more broadly, cognitive processes, allows us to assume that the lack 
of morality is simultaneously an indicator of the inability of a rational being to understand the 
essential axiological components of interpersonal relationships and the cognitive process or serves 
as a preventive mechanism that limits the capabilities of reason. In this case, we are not so much 

© Bondar S. V., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



148 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

concerned with intellectual limitations, but rather with the inability to adequately perceive the 
axiological component of social phenomena and cognitive processes, and to accept truth as the 
value and ultimate goal of any cognition.

Key words: artificial intelligence, cognition, consciousness, human being, I. Kant, morality, 
practical reason.

The introduction. What does it mean to be a human being? How does a human differ from 
other rational beings? Immanuel Kant provided answers to these philosophical questions. In an era 
when science and philosophy lacked substantial experimental material on human nature, thinking, 
and cognition, the German philosopher meditated on the structure of thinking and the source of 
morality. However, his reasoning was based mainly on theoretical research and life experience, 
many of his ideas about reason and thinking remain relevant today. 

In his reasoning about thinking, cognition and moral behaviour, I. Kant proceeds from the 
universality of the laws of reason and the absoluteness of ethical values. The relevance of Immanuel 
Kant’s approach to the study of these issues lies in the fact that the German philosopher explores 
reason and moral principles, taking them beyond the boundaries of anthropology. At the same 
time, he points out their irreducibility to theological issues. I. Kant is convinced that these laws are 
universal and valid for every rational being [10]. Like the laws of physics, they do not depend on 
human nature but are realised in it. 

I. Kant is guided by the principles of Christian anthropology, declaring humanity and each 
individual as the priority goal of God and nature [10]. At the same time, his philosophical ideas are 
a prerequisite for a significant weakening of the principles of anthropocentrism, which exaggerate 
the importance of human beings in the world and hinder the acquisition of reliable and unbiased 
knowledge. The relevance of I. Kant’s views is that he considers reason as a phenomenon inherent 
not only to humanity. He assumes the existence of non-human forms of intellectual processes. 

Kant’s philosophical ideas resonate with modern theories that form the basis of artificial 
intelligence development. Based on his ideas about the universal nature of the mind, it can be 
assumed that knowledge of the laws underlying thinking can lead to the creation of devices that 
imitate mental processes or even artificial intelligence. The creation of artificial intelligence systems 
is impossible without studying human consciousness, and a deep understanding of this complex 
phenomenon is impossible without analysing the philosophical heritage of humanity. 

Immanuel Kant’s philosophical concept of practical reason can help establish criteria for 
detecting consciousness in artificial intelligence and ways to distinguish intelligent beings from 
models that imitate intellectual and emotional processes. It can serve as a theoretical basis for 
developing a type of Voigt-Kampf test [12], which will help distinguish between living human 
consciousness and its simulation.

Kant’s idea of universal principles and laws inherent in the structure of the world and reason 
opens up ways to solve many of the current philosophical problems, which concern the cognition of 
the world; the construction of artificial intelligence; overcoming the existential crisis by developing 
ethical norms, taking into account changes in socio-cultural reality, caused, among other things, by 
the development of technologies related to AI. 

In his book “The Unity of Reason”, Heinrich Dieter writes [5], “Kant’s theoretical philosophy 
is an investigation of the universal structures of reason” [5, 85]. He emphasises the unity of reason 
in Kant’s conception and the special significance of practical reason, initiated by human will [5]. 
Dieter emphasises the importance of rationality in the composition of moral judgments and actions. 
He points to the correlation between freedom and philosophising, the relationship between liberty 
and thinking, emphasising the importance of a special kind of freedom in Kant’s philosophy, which 
manifests itself as a moral feeling – respect for the law [5]. 

In the monograph “Kant and Artificial Intelligence”, the authors consider the issue of ethical 
constraints attached to the process of designing and developing robots. In particular, they ask 
whether the development of moral freedom in robots should be hindered [2]. Appealing to Kant’s 
philosophical concept of practical reason, the authors conclude that the moral development of 



149ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

robots should be limited. Otherwise, it will complicate their exploitation. According to Kant, using 
a rational moral being as a means to achieve a goal is immoral and unworthy [2]. The authors do not 
believe that AI is capable of making fair moral decisions. Having analysed the concept of practical 
reason in detail, they argue that “Practical reason cannot be artificial” [14, 170]. AI has no will, 
which confirms that it is incapable of intentional action [14]. With this work, the authors have made 
a significant contribution to a detailed study of the history of philosophy and substantiation of the 
relevance of Immanuel Kant’s philosophical ideas. 

The authors of the monograph “The Road to General Intelligence” explore the possibilities 
and prospects for creating general AI, which they define as “a property of a machine that 
exhibits general-purpose intelligence of the kind exhibited by humans, i.e., enjoying the ability 
to continually adapt existing knowledge to different domains” [15, 1]. The key ability of AI is to 
learn and adapt to the environment and circumstances, and to foresee various possibilities [15]. The 
stimulus for intelligence activity is the “a priori reward function” [15, 8]. 

The authors of the article [16] on the importance of design and materials used in robotics 
define key properties of robots: contextual dependence and the ability to adapt to the environment. 
Evolutionary robotics is a direction in robotics that focuses on developing robots capable of 
adapting their structure in response to environmental changes [1]. Modern technologies enable 
robots to interact with their environment in the same manner as living beings. Therefore, it is 
becoming complex to distinguish them. As robotics and AI continue to improve, this need is 
increasingly pressing. 

Calum Neill [12] analyses how Philip K. Dick’s novel, within the framework of a science 
fiction narrative, examines questions close in their problematic to those that Kant explores in his 
“Critiques”: what does it mean to be human? Is there a difference between artificial human-like 
intelligent beings and humans, in fact? What is the difference between the human mind and the 
non-human mind? According to the author, the key factors in distinguishing the human mind from 
artificially created minds are revealed through the process of introspection and self-assessment 
by the subject test. “The test centres on the subject’s own knowledge of their status, whether this 
knowledge is consciously known or not” [12, 3]. A similar test can be used to detect consciousness 
in artificial intelligence. The author focuses on an interesting technique for detecting artificial 
consciousness: prompting the test subject to reflection in a situation of uncertainty. 

Purpose. To define the criteria for distinguishing the human mind from the imitation of its 
capabilities using artificial intelligence technologies. To determine the indicators of the presence 
of consciousness in artificial intelligence. The tasks of this work are to analyse the possibility 
of the morality of artificial intelligence in the context of Immanuel Kant’s ideas, and to examine 
philosophical approaches to determining the nature of reason and morality. Special attention is paid 
to how the Kantian concept of practical reason can be used to assess the limits and potential of 
ethical behaviour of AI, as well as to form theoretical foundations for testing its ethics.

Results and discussion. The limits of knowledge and the possibilities of morality: a Kantian 
approach in the era of artificial intelligence. Kant argues that cognition requires the coordination 
of methods of cognition with the subject area [10]. A person, cognising the natural world, is himself 
a part of it, ordering and constructing it in accordance with the peculiarities of his thinking and 
understanding. The philosopher emphasises the relationship between the theoretical (cognitive) 
and practical (moral) aspects of human thinking. In cognition, as in theoretical activity in general, 
a person is subject to the laws of nature. The laws of the intelligible world, reason and morality, 
according to Kant, must exist in the physical world, but in such a way as “not to harm the laws of 
this world” [10, 38]. 

Moral activity enables a person to transcend the boundaries of the directly given natural 
reality, extending beyond the context of a specific socio-historical situation. Morality provides a 
comprehensive understanding of the current state of affairs and the possible development of events. 
It contributes to reaching a new level of knowledge of the natural world, thanks to the acquired 
freedom of thought and cognition. 



150 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Kant demonstrates that what is inaccessible to theoretical knowledge can be comprehended 
through the practical reason, in interpersonal interaction and mutual understanding. Without them, 
full-fledged cognition is impossible. Understanding arises from the mutual recognition of another 
person as a self-valuable individual (goal). Such relationships are possible only voluntarily, 
provided that one is aware of one’s freedom. In this case, one should distinguish between 
knowledge about freedom and awareness of oneself as free. 

A person as a goal is a key principle of ethics, interpersonal relationships, and social justice. 
At the same time, it is a factor that limits the possibilities of knowledge and understanding. The 
centrality of human interests (anthropocentrism) shapes our knowledge and understanding of 
ourselves, but this does not mean that humanity has, or is guaranteed to acquire, exhaustive 
knowledge of the world. On the contrary, the Kantian concept of “things in themselves” clearly 
indicates the opposite. 

Kant argues that the existence of things in themselves is connected with the peculiarities of 
the human mind [11]. The thing in itself is knowledge that is closed in itself and closed not only 
because of its complexity, but also because of the human inability to comprehend it. The fact is that 
the state of the human mind does not correspond to the principles and laws of the construction and 
existence of the world. A person focused on himself seeks, first and foremost, the satisfaction of his 
own needs and happiness, as he imagines it. 

The state of the human mind and self-understanding must correspond to the degree of cognising 
of the world, the level of knowledge; otherwise, it (knowledge) will remain a thing in itself. Why 
does a person need a categorical imperative as an unambiguous principle, to adhere to which is 
the duty of everyone? Because the world is not what a person perceives and understands it to be. 
Freedom and objective knowledge can be achieved through adherence to the laws of reason, which 
are universal principles of thinking and existence for all rational beings, not just humanity.

According to Kant, for a person, his own life and the life of any other person, as a rational being, 
as well as humanity, should be the goal. This is a law attributed to all rational beings. As a mortal 
being, a person strives for well-being and happiness [10]; therefore, every person’s rights and 
interests must have meaning for others and be taken into account by them, which is a natural law. 

To be the goal of nature, one must be alive [10]. A person, as a living and rational being, 
occupies a central position in the world. However, the principles of Kant’s philosophy permit, 
and even presuppose, the existence of non-human forms of minds and rational beings. Therefore, 
anthropocentrism, which remains a priority worldview principle due to our belonging to humanity, 
must be combined with the acceptance of the fact that humanity shares the world with other living 
rational beings. Even if the existence of these beings seems insignificant, we must take into account 
their interests, since we do not know their true purpose in the world. According to Kant, humanity 
cannot obtain final knowledge about the meaning of existence and the structure of the world, as it 
lacks comprehensive knowledge of the world in general [11]. 

According to Kant, for each person, his own life is the most important [10]. This is a significant 
obstacle in both interpersonal relationships and cognition. This principle can become an obstacle in 
recognising other types of mind, understanding and accepting different cultures and points of view. 
This is one of the main reasons for the fear of artificial intelligence, which is capable of debunking 
human arrogance, forcing one to reassess one’s capabilities and look at the world and oneself from a 
different angle.

The task facing a person, as a rational being, is quite complex: to learn to distinguish one’s 
subjective perception and self-perception from objective cognition, and the desire to be happy, 
natural for a mortal being, from the voice of reason and the fulfilment of the duty attributed to it 
− compliance with the categorical imperative. However, this is the only way to achieve the truth 
of cognition, the realisation of its humanistic essence − morality − and the acquisition of a degree 
of freedom accessible to a person. This task is challenging to accomplish, but the development of 
artificial intelligence brings such a possibility closer to realisation. Forms of intelligence other than 
human, particularly artificial intelligence, offer a chance to see the world as a person does not know 



151ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

it, to gain access to alien experiences and knowledge, and to develop a worldview that is different 
from that of human. In some areas of scientific research, it has already become not an auxiliary, but 
a central element of scientific knowledge [7]. 

Do androids dream of morality? 
The theme of defining the boundary between humans and artificially created intelligent beings 

was explored in Philip Dick’s novel “Do Androids Dream of Electric Sheep?” [6]. He proposed the 
Voigt-Kampf empathy test to identify artificially created intelligent androids. However, Kant’s idea 
is deeper. The difference lies in how a person uses his intellect and knowledge. According to Kant’s 
concept, the key to the difference between humans and artificial intelligence may lie in morality – 
practical reason [2]. 

The realisation of practical reason requires volitional efforts. It is not just purposeful activity, but 
actions based on free will and conscious adherence to the laws approved by reason. Kant explains 
that practical reason “at least as a naturally acquired ability, can never be completed” [10,  30]; 
therefore, a person needs eternity for continuous self-improvement and efforts to realise their hu-
manistic nature. Practical reason is a complexly organised practice, capable, thanks to autonomy, of 
initiating its own causality, which involves planning its activities [5]. The goal of this process is the 
realisation of the good (humane) nature of reason. 

If morality is realised in practical actions, then the awareness of freedom comes through the 
fulfilment of the moral law – the categorical imperative. Freedom, in turn, stimulates the develop-
ment of rationality [10], allowing one to overcome the external limitations of the existing circum-
stances. However, the abuse of freedom leads to its loss. To act freely, it is necessary to break the 
chain of cause and effect inherent in the natural world, to manifest the will, to initiate freedom of 
thought [10]. 

Freedom for Kant is primarily the ability to moral legislation, possible under the condition of 
ethical maturity, self-sufficiency and independence from the events and connections of the natural 
and social worlds. Reason is associated with the will, the ability to establish laws and introduce 
one’s own causality, which distinguishes a person from natural phenomena. Reason is unambigu-
ously moral, and morality cannot be abstract; it requires implementation. A person must not only 
differentiate between good and evil, that is be compos mentis. It is necessary to act in accordance 
with moral principles. Freedom is inaccessible to theoretical understanding, but it is achievable in 
practice. 

Immanuel Kant argued that freedom is inseparable from reason. However, finding confirmation 
of this in surrounding events is difficult, and may even be impossible according to Kant. Therefore, 
it is so important not to be limited by the framework of a specific context of events. The ability to 
judge, according to Kant, consists in finding general a priori principles that allow us to go beyond 
the boundaries of the natural world into the sphere of freedom. A person finds rationality and pur-
posiveness in the surrounding world, since the human mind contains their intuitive a priori under-
standing. Kant believes that the source of expediency, as well as morality, is not apparent, but rea-
son convinces us of their existence. 

Based on Kant’s ideas, it is possible to develop methods for detecting highly developed con-
sciousness, as well as to determine the criteria for distinguishing human intelligence from imita-
tion of its abilities using software. Signs of the presence of highly developed consciousness in-
clude voluntary compliance with the laws and principles of morality, awareness of one’s freedom 
and the ability to exercise it, and free will. As Kant wrote: “It is, therefore, not limited to human 
beings only but applies to all finite beings that have reason and will and even includes the infinite 
being as the supreme intelligence”. [10, 29]. Consciousness is not exhausted by intelligence but 
presupposes it. 

It is not always possible to determine the motive or intention of an act. People commit immoral 
acts and act in obedience to circumstances rather than moral principles. At the same time, research 
shows [8] that rational behaviour, the ability to achieve goals, learn, and solve problems, is inherent 
in living beings that do not have a brain. Modern science confirms the presence of complex intel-



152 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

lectual processes in species of living beings other than humans [3]. However, Kant sets strict limits 
that determine what it means to be a rational being. The criteria are not biological or social char-
acteristics. Suppose a representative of Homo sapiens, which is traditionally perceived as a model 
against which the degree of rationality of all other living beings is established, is devoid of morality. 
In that case, he is neither free nor rational in the Kantian sense. 

Automatic actions of mechanisms, conditioned by the environment and design, may exhibit ra-
tional behaviour and purposefulness. At the same time, the actor, in fact, has no hint of the presence 
of intelligence, programs, or algorithms that would guide his behaviour. He is entirely contextually 
dependent. His design determines the nature of his activity. A person as a being, included in the 
events of the world with all his feelings, will, and thinking, contained in a continuous chain of caus-
es and effects, is only a “thinking automaton”, or an android in the terminology of the aforemen-
tioned science fiction novel. 

In robotics, the term “physical intelligence” refers to the ability of a robot to exhibit rational 
behaviour through its design or materials, rather than relying on complex software and volumi-
nous calculations. Physical intelligence enables the robot to adapt to its environment, allowing it 
to evolve alongside it. In my opinion, physical intelligence is a good example of the context-de-
pendent nature of human-created imitations of its individual abilities, for example, the ability to 
perceive, interact with the environment, and “understand” its body. Unlike the concept of artificial 
intelligence, which focuses on methods of imitating human cognitive abilities, the idea of physical 
intelligence emphasises the importance of physical interaction between robots and their surround-
ing world. 

Another example of the fundamental importance of intelligent systems and robotics in adapting 
to and responding to the demands of their surrounding world is the branch of robotics known as 
evolutionary robotics. One of the key tasks is the effective adaptation of robots to the conditions of 
the “wild environment” [1] without compromising productivity. 

To avoid ethical and legal antinomies, the authors of the monograph “Kant and Artificial Intel-
ligence” propose limiting the “moral development” of artificial intelligence and robotics [2]. Since 
the authors of the monograph analyse the actual and potential abilities of artificial intelligence, 
drawing on the ideas of Immanuel Kant, it is logical to critique certain statements of the authors 
from the perspective of Kantian philosophy. According to Kant, it is impossible to impose restric-
tions on moral development without simultaneously limiting the development and functioning of 
the intellect. For the German philosopher, it is evident that there is a kind of fuse that inhibits the 
realisation of intellectual abilities in the presence of moral defects [9]. Theoretical and practical rea-
sons are two inseparable sides of the same phenomenon. The definition of general artificial intelli-
gence, formulated by the authors of the monograph themselves [2], as well as presented in a mono-
graph devoted to the technical aspects of developing general AI, assumes that it is impossible to 
impose restrictions on its abilities without harming its functioning [15]. 

At the level of cognitive abilities, the differences between human and artificial intelligence are 
becoming less and less noticeable [13]. Shortly, AI will surpass humans in cognitive capabilities. 
At the level of individual interactions, differences can be detected. Artificial intelligence is currently 
unable to fully replicate the complexity of human interpersonal relationships, which involve under-
standing one another, compassion, emotional preferences, and other nuanced aspects. All that the 
Voigt-Kampf test (a test of empathy) reveals. 

The authors of the article “Preventing Antisocial Robots: A Pathway to Artificial Empathy” em-
phasise the importance of developing empathy in AI and robots to prevent the harm they can po-
tentially cause to people if they lack “effective empathy and moral behaviour” [4]. They believe 
that artificial intelligence will learn to understand human feelings and sympathise if it experiences 
vulnerability, perception of damage, pain, and suffering. In fact, the authors of the article identify 
human empathic experiences with artificial empathy in AI, which is wrong. It should also be noted 
that similar experience in humans does not guarantee the development of empathy. The creation 
of ethical, socially aware artificial intelligence is increasingly necessary, given the expansion of its 



153ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

applications; however, empathic abilities and complex emotional processes are not yet incorporated 
into logical schemes that can be implemented through calculations. 

According to Kant, a person must be able to distance himself from personal sympathies and pref-
erences, for the sake of fulfilling his duty and serving the laws of reason [10]. However, without the 
experience of interpersonal relationships, which is impossible without empathic selectivity, many 
aspects of the surrounding world and his own nature remain incomprehensible to the mind, closed 
off as “things in themselves”. 

According to the author of the novel “Do Androids Dream of Electric Sheep?”, it is challenging 
to distinguish between humans and androids. Outwardly, they appear to be ordinary people. They 
were betrayed by an immature emotional reaction to simple questions, caused by their lack of per-
sonal history, insufficient life experience, and limited experience in interpersonal relationships [6]. 
Dick provides the following explanation for the “helpless failure” of the Voigt-Kampf empathic test, 
which is simple for humans: androids possess a different type of intelligence, distinct from that of 
humans. This is not the intelligence of omnivorous group animals, of which humans are descen-
dants, but the intelligence of solitary predators, for whom empathy and any manifestation of com-
passion for prey reduces the chances of survival. 

The author [12] of the monograph demonstrates that the test should not only reveal the ab-
sence of a specific emotional reaction in the subject, but also his awareness that he is unable to 
adequately respond emotionally to a regular event or circumstance. However, the real “android 
detection test” is a test based on the philosophical ideas of Immanuel Kant, which involves iden-
tifying the motivation behind actions. Kant requires each person to be extremely honest in assess-
ing their own actions and to engage in strict introspection to identify the motives behind their be-
haviour. Only in this way can the degree of humanity, morality of a person, and their authenticity 
be determined. 

Indicators of consciousness in computing systems, particularly in artificial intelligence, include 
the ability to perceive their actions, distinguish them from the absence of action, know their value, 
and determine the cause-and-effect relationship between their actions and their results, as well as 
control their actions. About computing devices, the concept of “consciousness” should be approxi-
mated in meaning to the idea of “sane” used in jurisprudence. It makes sense to define it in this way, 
as the concept of “sane” captures the awareness of actions at a specific moment in time, in a partic-
ular situation, and in relation to established norms or rules, which simplifies the possibility of its de-
tection. A strict definition of measurement conditions is essential, as the level of awareness and state 
of consciousness can change even in a person, for example, under the influence of strong emotions, 
prolonged stress, or medications. 

The differences between the human mind and its imitation using artificial intelligence technol-
ogies, in addition to those mentioned in the monograph “Kant and Artificial Intelligence”, are the 
transcendental unity of apperception – the centre of cognition, which structures knowledge and 
gives stability and integrity to the subject of cognition, completeness to what he knows. This is a 
prerequisite for analysing knowledge, which enables us to identify existing patterns and predict the 
existence of potential ones.

Artificial intelligence does not have a central hub. It is unstable. Its functioning can be altered by 
modifying the algorithms. Billions of calculations form it. All of them are equivalent and important. 
Algorithms, laws of logic and mathematics determine the priority of calculations. AI does not have 
a single centre that would organise cognition and awareness of itself as a thinking being. 

Such centring, or coordination of knowledge in a person, is performed, in particular, by moral 
beliefs and a system of ethical values that guide him in his actions. The “core” of the personality, 
which remains inviolable under any circumstances, is morality. It is a constructive force that 
coordinates the main features of consciousness and self-awareness of the individual. The human 
mind is determined not only by cognitive abilities and intellect, but also by the ability to distinguish 
good from evil and to realise this understanding in actions. Kant, in his “Anthropology” [9], 
suggests that self-knowledge is the awareness of one’s freedom and is grounded in the fundamental 



154 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

ethical principle − the categorical imperative. Morality is rooted in freedom. By realising it in 
actions, a person knows himself and the world. 

The peculiarity of AI is that it acts in accordance with the task set before it, according to a given 
program and based on circumstances. Its actions have no independent meaning. They are only a 
series of events in the process of contextually conditioned coincidences.

Artificial intelligence knows the logical meaning of truth as the opposite of false. But not its ax-
iological meaning as a universal human value. Such an understanding of truth is achieved through 
moral autonomy, which frees one from attachment to narrow situational limitations and opens pros-
pects for freedom of thought, prediction (one of the key abilities of the human mind), and goes be-
yond the conclusions achievable from available knowledge. 

Conclusions. According to Kant, reason and morality are inseparable; therefore, the ability to 
distinguish good from evil, and to put this knowledge into practice, to act for the sake of good, is 
the original feature of rational beings. They are not only aware of the consequences of their actions, 
but they are also able to determine the motives of their behaviour and distinguish their own de-
sires and subjective preferences from the laws established by reason, which should guide them in 
their actions. They are guided in their actions by the concept of the good of a person and humanity, 
which justifies the correctness of actions or the truth of the knowledge acquired. Kant directly tes-
tifies to the primary purpose of reason. This is not cognition. This is the formation of interpersonal 
relationships, in which every rational being is the goal of any action. Kant saw the specificity of 
humanity in rationality, but, first and foremost, in morality, the peculiarities of interpersonal interac-
tion, and the ability to set independent (autonomous) goals. 

Destructive activity limits the capabilities of the mind, leading to intellectual and moral degrada-
tion, as well as a loss of freedom of judgment and action. Therefore, the so-called “maliciousness” 
of AI is merely a reflection of unhealthy relationships in society, highlighting how immature and 
inferior people’s attitudes towards one another remain.

The introduction of new technologies and the creation of increasingly complex artificial intelli-
gence systems lead to several ethical and legal conflicts, so it is essential, in the process of develop-
ing AI, to clearly determine what we want to create: a being similar to a person, and therefore, one 
that has the same rights and responsibilities as a person, or a convenient tool, specialized for per-
forming a specific type of work, but at the same time limited by this specialization? It is appropriate 
to develop both types of artificial intelligence. 

Narrowly specialised devices, such as a robot vacuum cleaner, do not require knowledge of eth-
ics or the skills of a psychologist. However, many types of artificial intelligence systems will have 
to interact with people directly, inevitably making ethical choices and decisions independently, 
without waiting for an order from a person or acting contrary to such an order if the person has 
criminal intentions. As artificial intelligence becomes increasingly integrated into social and cultural 
relations, the need for it to be a full-fledged subject of decision-making, including moral consider-
ations, grows correspondingly. 

The prospects for creating a general artificial intelligence that is similar to human intelligence 
remain uncertain. Developers seek to imbue it with those qualities that a person possesses or aspires 
to have. There should be no restrictions on its development. By limiting the capabilities of artificial 
intelligence, we endanger humanity, resulting in a grotesque or overly primitive image of ourselves, 
and never achieving the primary task set for artificial intelligence: human self-knowledge, harmoni-
sation of social relations, and writing the history of civilisation. 

Artificial intelligence is a unique technology for testing human authenticity, which is applied in 
the context of ethical judgments. Immanuel Kant claims that a person is neither a puppet nor an au-
tomaton [10]. I believe that a person can live as a “thinking automaton”, and the key prerequisite for 
this is immorality, which is revealed primarily through introspection. AI is a way of organising cog-
nitive processes that differs from human ones, which makes it possible to comprehend the world, 
relying on knowledge and experience that are inaccessible to human perception. This opens up an 
alternative perspective on human nature.



155ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

BIBLIOGRAPHY
1. Angus M., Buchanan E., Le Goff L.K., Hart E., Eiben A.E., Carlo M.D., Winfield A.F., Hale 

M.F., Woolley R., Timmis J., Tyrrell A. M. Practical hardware for evolvable robots Frontiers. 2023 
Vol. 10. DOI: https://doi.org/10.3389/frobt.2023.1206055 

2. Benossi L., Bernecker S. A Kantian Perspective on Robot Ethics/ T. Schlicht, 
R. Evans, S. Baiasu, H. Kim, L. Benossi, S. Bernecker, D. Schonecher, E. E. Schmidt, A.T. Wright 
C. Dierksmeier, L. Berger. Kant and Artificial Intelligence/ Ed. by H.Kim, D. Schönecker. Berlin/ 
Boston: Walter de Gruyter GmbH, 2022. P. 147–168. DOI: https://doi.org/10.1515/9783110706611

3. Chalmers D. J. Could a Large Language Model be Conscious? arXiv. 2023. DOI:  
https://doi.org/10.48550/arXiv.2303.07103 

4. Christov-Moor L., Reggente N., Vaccaro A., Schoeller F., Plumer B., Douglas P. K., Iaconobi 
M., Mann K., Damasio A., Kaplan J. T. Preventing antisocial robots: A pathway to artificial 
empathy. Science Robotics. 2023 Vol. 8, Issue 80 Doi: 10.1126/scirobotics.abq3658 

5. Dieter H. The Unity of Reason: Essays on Kant’s Philosophy/ Ed. by R.L. Velkley, transl. by 
J.Edwards, L.Hynt, M. Kuehn, G.Zoeller. USA: Harvard University Press, 1994. 256 p. 

6. Dick P. K. Do Androids dream of Electric Sheep? 1968. URL: https://files.cercomp.ufg.br/
weby/up/410/o/Phillip_K._Dick_-_Do_Androids_Dream_of_Electric_Sheep_cópia.pdf

7. Gong X., Holmes J., Li Y., Liu Z., Gan Q., Wu Z., Zhang J., Zou Y., Teng Y., Jiang T., Zhu H., 
Liu W., Liu T., Yan Y. Evaluating the Potential of Leading Large Language Models in Reasoning 
Biology Questions. arXiv. 2023. Doi: https://doi.org/10.48550/arXiv.2311.07582

8. Jacobsen R. Brains Are Not Required When It Comes to Thinking and Solving Problems − 
Simple Cells Can Do It. Scientific American. 2024. URL: https://www.scientificamerican.com/
article/brains-are-not-required-when-it-comes-to-thinking-and-solving-problems-simple-cells-can-
do-it/?utm_medium=social&utm_source=twitter&utm_campaign=socialflow

9. Kant I. Anthropology from a Pragmatic Point of View / transl. and ed. by 
R. B. Louden. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 248 p. Doi: https://doi.org/10.1017/
CBO9780511809569

10. Kant I. Critique of Practical Reason / transl. and ed. by M. Gregor. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2015. 142 p. Doi: https://doi.org/10.1017/CBO9781316136478 

11. Kant I. Critique of Pure Reason / transl. and ed. by P. Guyer & A. W. Wood. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1998. 786 p. Doi: https://doi.org/10.1017/CBO9780511804649 

12. Neill C. From Voight-Kampff to Baseline Test: By Way of an Introduction / 
C. Neill, B. Tyrer, S. Zizek, T. McGowan, D. Bristow // Lacanian Perspective on Blade 
Runner 2049 / ed. Neill C. Cham. Switzerland: Palgrave Macmillan. 2021. P. 1–11. DOI:  
https://doi.org/10.1007/978-3-030-56754-5

13. Nosta J. Is “Digital Thought” the Next Cognitive Domain? Psychologe Today. 
2024.   URL:   h t tps : / /www.psychologytoday.com/us/b log/ the-digi ta l -se l f /202407/
is-digital-thought-the-next-cognitive-domain

14. Schönecker D. Kant’s Argument from Moral Feelings: Why Practical Reason Cannot Be 
Artificial. Ed. by H.Kim, D. Schönecker / T. Schlicht, R. Evans, S. Baiasu, H. Kim, L. Benossi, 
S. Bernecker, D. Schönecher, E. E. Schmidt, A.T. Wright C. Dierksmeier, L. Berger // Kant and 
Artificial Intelligence / Ed. by H.Kim, D. Schönecker. Berlin/ Boston: Walter de Gruyter GmbH, 
2022. P. 169–188. Doi: https://doi.org/10.1515/9783110706611

15. Swan J., Nivel E., Kant N., Hedges J., Atkinson T., Steunebrink B. The Road to 
General Intelligence / J. Swan, E. Nivel, N. Kant, J. Hedges, T. Atkinson, B. Steunebrink; 
Ed. by J. Kacprzyk. Cham, Switzerland: Springer Nature Switzerland AG, 2022. P. 136. DOI:  
https://doi.org/10.1007/978-3-031-08020-3

16. Zhao Y., Hong Y., Li Y., Qing H., Su H., Yin J. Physically intelligent autonomous soft 
robotic maze escaper. Science Advances. 2023. Vol. 9, Issue 36. DOI: https://doi.org/10.1126/ 
sciadv.adi3254

REFERENCES
1. Angus, M., Buchanan, E., Le Goff, L.K., Hart, E., Eiben, A.E., Carlo, M.D., Winfield, A.F., 

Hale, M.F., Woolley, R., Timmis, J., & Tyrrell, A. M. (2023). Practical hardware for evolvable 
robots. Frontiers Volume 10. DOI: https://doi.org/10.3389/frobt.2023.1206055 



156 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

2. Benossi, L., & Bernecker, S. (2022). A Kantian Perspective on Robot Ethics. Ed. by H.Kim, 
D. Schönecker Kant and Artificial Intelligence (p. 147-168). Berlin/ Boston: Walter de Gruyter 
GmbH. DOI: https://doi.org/10.1515/9783110706611

3. Chalmers D. J. (2023). Could a Large Language Model be Conscious? arXiv DOI:  
https://doi.org/10.48550/arXiv.2303.07103 

4. Christov-Moor, L., Reggente, N., Vaccaro, A., Schoeller, F., Plumer, B., Douglas, 
P. K., Iaconobi, M., Mann, K., Damasio, A., & Kaplan, J. T. (2023). Preventing antisocial 
robots: A pathway to artificial empathy Science Robotics Vol. 8, Issue 80. DOI: 10.1126/ 
scirobotics.abq3658 

5. Dieter, H. (1994). The Unity of Reason: Essays on Kant’s Philosophy. (Ed. by R.L. Velkley, 
transl. by J. Edwards, L. Hynt, M. Kuehn, G. Zoeller). USA: Harvard University Press. 

6. Dick, P. K. (1968). Do Androids Dream of Electric Sheep? Retrieved from:  
https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/410/o/Phillip_K._Dick_-_Do_Androids_Dream_of_Electric_
Sheep_cópia.pdf

7. Gong X., Holmes J., Li Y., Liu Z., Gan Q., Wu Z., Zhang J., Zou Y., Teng Y., Jiang T., Zhu 
H., Liu W., Liu T., Yan Y. (2023). Evaluating the Potential of Leading Large Language Models in 
Reasoning Biology Questions. arXiv Doi: https://doi.org/10.48550/arXiv.2311.07582 Retrieved 
from: https://arxiv.org/abs/2311.07582 

8. Jacobsen R. (2024). Brains Are Not Required When It Comes to Thinking and 
Solving Problems − Simple Cells Can Do It. Scientific American. Retrieved from:  
https://www.scientificamerican.com/article/brains-are-not-required-when-it-comes-to-thinking-
and-solving-problems-simple-cells-can-do-it/?utm_medium=social&utm_source=twitter&utm_
campaign=socialflow

9. Kant, I. (2006). Anthropology from a Pragmatic Point of View / transl. and ed. by 
R. B. Louden. Cambridge: Cambridge University Press. DOI: https://doi.org/10.1017/
CBO9780511809569

10. Kant, I. (2015). Critique of Practical Reason (transl. and ed. by M. Gregor). Cambridge: 
Cambridge University Press. DOI: https://doi.org/10.1017/CBO9781316136478 

11. Kant, I. (1998). Critique of Pure Reason (transl. and ed. by P. Guyer & A. W. Wood). 
Cambridge: Cambridge University Press. DOI: https://doi.org/10.1017/CBO9780511804649 

12. Neill, C. (2021). From Voight-Kampff to Baseline Test: By Way of an Introduction. Neill 
C.(ed.) Lacanian Perspective on Blade Runner 2049 (p. 1-11). Cham, Switzerland: Palgrave 
Macmillan. DOI: 	 https://doi.org/10.1007/978-3-030-56754-5

13. Nosta, J. (2024). Is “Digital Thought” the Next Cognitive Domain? Psychologe 
Today Retrieved from: https://www.psychologytoday.com/us/blog/the-digital-self/202407/
is-digital-thought-the-next-cognitive-domain 

14. Schönecker, D. (2022). Kant’s Argument from Moral Feelings: Why Practical Reason Cannot 
Be Artificial. Ed. by H.Kim, D. Schönecker Kant and Artificial Intelligence (p. 169–188). Berlin/ 
Boston: Walter de Gruyter GmbH. DOI: https://doi.org/10.1515/9783110706611

15. Swan, J., Nivel, E., Kant, N., Hedges, J., Atkinson, T., & Steunebrink, B. (2022). The Road 
to General Intelligence. Ed. by J. Kacprzyk. Cham, Switzerland: Springer Nature Switzerland AG. 
DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-031-08020-3

16. Zhao, Y., Hong, Y., Li, Y., Qing, H., Su, H., & Yin, J. (2023). Physically 
intelligent autonomous soft robotic maze escaper Science Advances Vol 9, Issue 36. DOI:  
https://doi.org/10.1126/sciadv.adi3254 



157ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Бондар Світлана Валеріївна 
кандидат філософських наук, доцент, 

доцент кафедри соціології
Київського національного економічного університету імені Вадима Гетьмана 

просп. Берестейський, 54/1, Київ, Україна 
orcid.org/0000-0003-2076-1889

ЧИ МОЖЕ ШТУЧНИЙ ІНТЕЛЕКТ БУТИ МОРАЛЬНІСНИМ?
ТЕСТ НА ЛЮДЯНІСТЬ У СВІТЛІ ІДЕЙ ІММАНУЇЛА КАНТА

Актуальність проблеми. До створення досконалого штучного інтелекту, такого, 
щоб його можна було порівняти з людським розумом, ще далеко. Проте проблема методів 
виявлення свідомості у штучних інтелектуальних систем привертає увагу бізнесменів, 
науковців та філософів. Їх цікавить, чи можна буде провести межу та відрізнити людську 
свідомість від імітації розумових процесів, штучного розуму. Які критерії визначають 
наявність свідомості у ШІ? Як не упустити момент його виникнення? Метою дослідження 
є виявлення принципових відмінностей людського розуму від систем штучного інтелекту; 
визначення можливості виявлення ознак усвідомлення власних дій штучним інтелектом. 
Методи. В дослідженні застосований міждисциплінарний та компаративістський підхід. 
Використовуються порівняльний метод, критичний аналіз та узагальнення. Результати 
дослідження. Ідеї Канта про розум, мораль та природу людини забезпечують теоретичну 
основу для розуміння можливостей та потенційних етичних проблем, створюваних впрова-
дженням ШІ у соціокультурну сферу. Твердження Канта про універсальність законів розуму 
припускає, що вивчення цих законів дозволяє моделювати інтелектуальні процеси, і, мож-
ливо, створити штучний розум. Визначальною відмінністю людського розуму від штучного 
інтелекту є наявність у людини центру пізнання, який Кант називає трансцендентальною 
єдністю аперцепції, який визначає глобальну мету пізнання та дозволяє ідентифікувати себе 
як ініціатора пізнання та будь-яких інших дій. Моральність конструює та зберігає ціліс-
ність та стабільність пізнавального центру, створюючи основу для таких здібностей ро-
зуму як передбачення, виявлення закономірностей, розуміння сенсу завдяки здатності ціліс-
ного бачення життєвої ситуації чи дослідницької проблеми. Для виявлення усвідомленості 
дій штучного інтелекту слід суворо визначити умови вимірів (встановити часовий період, 
створити контрольовану ситуацію, вибрати норми, щодо яких встановлюється усвідомле-
ність). Ознаками наявності свідомості у штучного інтелекту можуть бути сприйняття 
їм своїх дій, здатність відрізняти їх від відсутності дії, знати значення своїх дій та здат-
ність встановлювати причинно-наслідковий зв’язок між дією та її результатом, управля-
ти своїми діями. Висновки. Штучний інтелект є унікальною технологією перевірки людської 
автентичності, котра здійснюється в контексті моральнісних суджень. Створення штуч-
ного розуму, подібного до людського, неможливе без одночасного моральнісного його ста-
новлення. Акцент І.Канта на невід’ємності моральнісних суджень від мисленнєвих, ширше 
когнітивних процесів, дозволяє припустити, що недолік моральності є одночасно показником 
нездатності розумної істоти розуміти суттєві аксіологічні складові міжособистісних 
відносин і пізнавального процесу або служить запобіжним механізмом, обмежуючим 
можливості розуму. При цьому йдеться не так про інтелектуальну обмеженість, а про 
нездатність адекватно сприймати аксіологічну складову соціальних явищ і когнітивних 
процесів, приймати істину як цінність і остаточну мету будь-якого пізнання.

Ключові слова: І. Кант, людина, моральність, пізнання, практичний розум, свідомість, 
штучний інтелект.

Дата надходження статті: 31.10.2025
Дата прийняття статті: 20.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



158 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

УДК 1:37.015.3(477)(092)Русова
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-19

Іванова Наталія Володимирівна
доктор філософських наук, доцент,

доцент кафедри теорії та методики дошкільної освіти,
декан факультету дошкільної освіти та музичного мистецтва

Комунального закладу вищої освіти «Луцький педагогічний інститут»  
Волинської обласної ради

просп. Волі, 36, Луцьк, Україна
orcid.org/0000-0003-0922-2171

ФЕНОМЕН ЛЮБОВІ У ФОКУСІ ЖИТТЄТВОРЧОСТІ СОФІЇ РУСОВОЇ: 
ВЗАЄМОДІЯ РЕАЛЬНОГО І МОЖЛИВОГО

Актуальність проблеми. Стаття присвячена філософсько-педагогічному аналізу фено-
мену любові в життєтворчості Софії Русової, духовна, культурна та освітня діяльність 
якої стала одним із ключових чинників формування модерної української гуманістичної педа-
гогіки. Актуальність дослідження визначається потребою сучасного переосмислення цінніс-
них основ філософії освіти в умовах кризи людяності, соціокультурних взаємодій та поши-
рення їх прагматичних моделей. У цьому контексті звернення до любові як життєтворчої 
категорії, що обумовила духовний світ Софії Русової, набуває особливої наукової ваги. На її 
власному духовно-онтологічному прикладі творчої реалізації у справі національно-патріо-
тичного виховання розкривається феномен любові до української землі, традицій, дошкільно-
го дитинства, українського народу як всезагальна цінність людського буття.

Метою статті є реконструкція полівекторного виміру феномену любові в біографії та 
творчості Софії Русової, з’ясування її впливу на формування особистісної ідентичності, 
професійних орієнтирів і громадянської позиції, а також визначення функції феномену любо-
ві як сили, що синтезує реальне й можливе у процесах життєтворення та існування людини.

Методологічне підґрунтя дослідження становлять феноменологічний аналіз любові як ек-
зистенційного досвіду особистості, біографічний метод, герменевтичне тлумачення текстів 
Софії Русової й історико-культурна реконструкція доби. Додатково використано аксіоло-
гічний і порівняльно-філософський підходи, що дали змогу зіставити погляди Софії Русової з 
концепціями любові у творчості Г.В.Ф. Гегеля, Ф. Ніцше, Х. Яннараса, А. Бергсона та інших.

У результаті доведено, що любов у духовно-онтологічному життєписі Софії Русової 
постає як багатовимірний феномен: екзистенційний фундамент особистісного становлен-
ня; мотиваційний чинник життєвого вибору; етичний імператив громадянського служін-
ня; педагогічний принцип, на якому ґрунтується цілісна концепція виховання. Показано, що 
любов надає духовно-онтологічнній життєвій стратегії внутрішньої цілісності, забезпе-
чує перехід від індивідуального досвіду до суспільного служіння, а також відкриває простір 
можливого – теоретично окресленого і практично втіленого в її освітній і громадській ді-
яльності. Зроблено висновок, що любов у світогляді Софії Русової є життєтворчою силою, 
яка формує людину, сприяє становленню її духовної зрілості, слугує підґрунтям гуманістич-
ної педагогіки як ціннісно-орієнтованої системи, як педагогіки духовної єдності.

Ключові слова: любов, філософія освіти, Софія Русова, життєтворчість, гуманістична 
педагогіка, педагогіка духовної єдності, духовні цінності, педагогіка серця, аксіологія, мож-
ливе і реальне.

Вступ. Софія Федорівна Русова (1856–1940) – видатна українська педагогиня, громадська 
діячка, просвітителька, одна з організаторів національного жіночого руху кінця ХІХ – по-
чатку ХХ ст. Її життєтворчість – процес творчого самостворення власного життя, пронизана 
космогонічною силою власного буття. Таким чинником була любов – специфічно людський 
феномен, що об’єднує біологічне і соціальне, матеріальне і духовне, загальнозначиме і гли-

© Іванова Н. В., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



159ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

боко інтимне, загальнолюдське й неповторно-унікальне. В історії філософії, етики, релігії та 
психології любов традиційно осмислюється як фундаментальна властивість людського існу-
вання, таємнича й багатовимірна сутність, що мобілізує творчі сили особистості. Ще в анти-
чній думці склалася типологія форм любові: eros – стихійна пристрасть тілесно-духовного 
потягу, philia – любов-дружба, зумовлена свідомим вибором і соціальною близькістю, storge – 
любов-ніжність родинної прив’язаності, agape – жертовна «божа» любов, звернена до ближ-
нього, до істини чи до людства. Кожна з цих граней проявляє єдність протилежностей, які 
поєднуються у феномені любові, у фокусі якої стикаються реальне та можливе.

Для Софії Русової любов стала тим стрижнем, що надав цілісності та неповторної гармонії 
її життю і діяльності. Любов у її розумінні охоплювала морально-етичний та філософський 
сенс і водночас постала як конкретна життєва практика – у родинному середовищі, у вихо-
ванні дітей, у служінні народові та розвитку культури. Сама Русова наголошувала, що вихов-
ний ідеал полягає у формуванні гармонійної людини на засадах любові та глибокої пошани 
до рідної культури. Іншими словами, спрямування феномену любові на духовні цінності – до 
дитини, до ближнього, до Батьківщини – постає у неї як ключова передумова формування 
особистості. Це робить феномен любові ключем до розуміння життєвого шляху Софії Русо-
вої, де постійно взаємодіяли реальні обставини і можливі ідеали.

Актуальність дослідження зумовлена потребою осмислити духовно-онтологічні стратегії 
життєдіяльності національних діячів минулого в контексті сучасних викликів. Любов як фі-
лософська та педагогічна категорія сьогодні набуває нової інтонації, зумовленої поширенням 
відчуження та прагматизованих моделей людської взаємодії. Звернення до спадщини Софії 
Русової дає змогу побачити, як любов може стати життєтворчим імпульсом, що умиротворює 
людину із собою та світом, відкриває горизонти можливого і надихає на суспільне служіння. 
Як писав Г.В.Ф. Гегель, «істинна сутність кохання полягає в тому, щоб відмовитися від усві-
домлення самого себе, забути себе в іншому «Я» і, однак, у цьому зникненні й забутті вперше 
знайти самого себе і володіти самим собою» [5]. На прикладі життєтворчого подвигу Софії 
Русової можна простежити, як у контексті феномену любові особистість набуває нової якості, 
нової здатності творчо реалізуватися у великій справі.

Метою даної статті є філософсько-освітній аналіз феномену любові у життєтворчості Со-
фії Русової, зокрема з’ясування того, як через феномен любові здійснювалася взаємодія ре-
ального і можливого у її особистісному розвитку та соціокультурній діяльності. 

Методи дослідження. Дослідження ґрунтується на міждисциплінарній методології, поєд-
нуючи філософський, історико-біографічний аналіз. Використано феноменологічний підхід 
для виявлення екзистенційно-сутнісних характеристик любові, що визначає життєвий вибір 
особистості. Застосовано герменевтичний метод інтерпретації першоджерел – мемуарів, педа-
гогічних творів Софії Русової – з метою зрозуміти смисли, які вона вкладала у поняття любові 
та покликання. Біографічний метод дав змогу прослідкувати розвиток особистості Русової під 
впливом ключових подій життя, а історико-культурний аналіз – помістити ці події у контекст 
епохи (національне відродження, суспільні зміни кінця ХІХ – початку ХХ  ст.). Також вико-
ристано методи порівняння та узагальнення: ідеї С.  Русової співставляються з концепціями 
любові у працях видатних мислителів (Г.В.Ф. Гегель, Ф. Ніцше, Х. Яннарас, Е. Фромм та ін.) 
для виявлення їх спільних і відмінних рис. Емпіричною базою дослідження є тексти Софії Ру-
сової (спогади, публіцистика, листування). Ці джерела аналізуються із застосуванням методу 
контент-аналізу (виявлення ключових мотивів, пов’язаних з любов’ю, у її висловлюваннях та 
рішеннях) і синергетичного підходу, який розглядає життя і творчість С.  Русової як цілісну 
систему, саморозвиток якої зумовлено внутрішнім «екзистенційно-вольовим поривом» – лю-
бов’ю до дитини, нації та національної ідеї, української державності та її майбутнього.

Результати дослідження. Аналіз життєпису Софії Русової призвів до висновку, що саме 
любов стала тією первинною силою, яка буквально дала їй життя і визначила подальший 
шлях. Народившись 18 лютого 1856 р. в с. Олешня на Чернігівщині п’ятою дитиною в ро-
дині, маленька Софійка була настільки слабкою і кволою, що всі гадали – немовля довго не 



160 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

проживе [1]. Мати, виснажена попередніми втратами дітей, навіть не стримувала свої почут-
тя: «не хочу її любити – все одно помре» – казала вона про новонароджену доньку [1, с. 138]. 
Проте любов батька до крихітної Софії та його самовідданий догляд не дозволили трагічному 
прогнозу збутися. Батько, Федір Ліндфорс, оточив хворобливу донечку теплом і турботою, 
і немовля вижило. Цей перший акт любові – батьківської любові, що перемагає страх смер-
ті – можна вважати символічним початком життєтворчості Софії Русової. Сердечна, гуманна 
любов батька у буквальному сенсі подарувала їй життя, а згодом і стала для неї духовно-он-
тологічним інструментом усього її шляху.

Рано втративши матір і у 15 років залишившись круглою сиротою, Софія Русова пізна-
ла гіркоту сирітства. Що ж дозволило їй подолати виклики дитинства та юності? Передусім 
любов та праця. Зі спогадів відомо, що Софія відзначалася надзвичайною любов’ю до знань: 
навчалася у Київській Фундуклеївській гімназії і в 1870 р. закінчила її із золотою медаллю. 
Вона захоплювалася музикою і мала талант піаністки; обожнювала книги і годинами просид-
жувала у багатій родинній бібліотеці. Любов до читання і мистецтва живила її внутрішній світ, 
дарувала розраду та сили пережити втрати. Як пізніше зазначала сама Софія Русова, вихован-
ня серця любов’ю змалку є необхідною умовою морального розвитку: «Дитина не може… 
по-справжньому розвиватися морально, не може поступово увійти у великий світ громадян-
ського життя, якщо вона не вміє любити» – писав видатний педагог Василь Сухомлинський, 
продовжуючи тим самим традиції, закладені Софією Русовою [2]. Маленька Софія навчалася 
любити – і людей, і науку, і красу – що сформувало її духовно-екзистенційну ціінність.

У 1871 р., після смерті батька, перед 15-річною Софією постав перший вирішальний жит-
тєвий вибір. Надзвичайні музичні здібності й блискуча освіта відкривали їй шлях до вступу 
в консерваторію в Санкт-Петербурзі – перспективи зануритися у світ мистецтва. Однак лю-
бов спрямувала юну Русову іншим шляхом. Як згадувала вона сама, на ваги душі лягли два 
покликання: любов до музики і любов до людей, до рідного народу [1]. Софія обрала друге. 
Вона відкинула мрію про особисту артистичну кар’єру і вирішила присвятити себе служінню 
народній освіті – школі та вихованню дітей. Уже восени 1871 р. сестри Русови (Марія та Со-
фія Ліндфорс) відкрили у Києві перший український дитячий садок – приватний заклад для 
дошкільнят [3]. Фактично, п’ятнадцятирічна дівчина стала і педагогом, і громадською діяч-
кою, вклавши в цю справу все серце. Любов до дітей – можливо, безпосередня форма любо-
ві-агапе – визначила її професійний вибір. Софія Русова пізніше наголошувала (погоджую-
чись із педагогікою Ф. Фребеля), що тільки любов’ю до дитини можна виховати справжнього 
вихователя: її життєвим кредо стали слова Фрідріха Фребеля: «Прийдіть! Будемо жити для 
наших дітей!» [4, c. 53]. Цей запал вона передала численним послідовникам – від Н. Лубе-
нець і Г. Ващенка до В. Сухомлинського та Ш. Амонашвілі – які продовжили традиції гуман-
ної педагогіки, де в центрі стоїть любов до вихованця.

Вибір Софії Русової – школа замість консерваторії – можна проінтерпретувати крізь приз-
му філософської діалектики любові. За Г.В.Ф. Гегелем, любов передбачає самозречення: осо-
бистість ніби «забуває себе у іншому “Я”» і у цьому ж знаходить глибше самостверджен-
ня [5]. Русова загубила, розчинила, проігнорувала себе і власні прагнення, можливості слави 
артистки – і присвятила життя гуманістичним ідеям, дітям та народові. Проте в цьому са-
мозреченні вона знайшла справжнє себе – своє покликання, свою особистісну реалізацію. Як 
стверджує філософія екзистенціалізму, любов є засобом входження людини у простір духов-
ної свободи і стає собою. Софія Русова, керована любов’ю, здобула таку внутрішню свободу, 
яка дозволила їй створювати нову реальність всупереч обставинам – українську освіту та на-
ціонально-зорієнтоване дошкілля.

Окремої уваги заслуговує роль подружнього кохання у житті Софії Русової. 1874 р. вона по-
знайомилася з О. Русовим – українським етнографом і громадським діячем – і це знайомство 
переросло у почуття та шлюб. Заміжжя для Софії було особистим щастям, а також актом ду-
ховного переродження. Вона, уроджена Софія Ліндфорс, за походженням наполовину шведка, 
наполовину француженка, вихована у франко-російському культурному середовищі, – через 



161ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

любов до чоловіка відкрила для себе українську націю як духовну батьківщину. Люблячи Олек-
сандра, вона полюбила і його народ, його мову, його боротьбу. Так любов «переформатувала» 
Софію Русову на духовну доньку українського народу, як влучно зазначають дослідники [6]. 
В її свідомості відбувся синтез різних культурних архетипів: не зрікшись своєї космополітичної 
освіченості, Русова спрямувавала весь свій талант у русло українського відродження. За спо-
гадами сучасників, вона увійшла в коло київської української громади 1870-х – Лисенків, Ста-
рицьких, Драгоманових – і стала «своєю» серед цих діячів [3]. У цьому проявилася діалектика 
любові: eros і philia переплелися, породивши нову якість – любов до ідеї, до спільноти (agape).

Софія «зникла як Ліндфорс», але відродилася як Русова – яскрава індивідуальність, носій-
ка українського національного духу. Її чоловік, Олександр Русов, став для неї однодумцем 
у спільній справі. Вони разом працювали над етнографічними дослідженнями, над видан-
ням «Кобзаря» Тараса Шевченка за кордоном, разом переживали переслідування. Любов по-
дружжя живила їхню мужність і стійкість перед труднощами. Цей приклад ілюструє думку 
Х. Яннараса, представника сучасної християнської філософії: любов є «поривом людини до 
постійно недосяжної повноти життя» – до чогось більшого, ніж вона сама [7, c. 10]. Для Со-
фії Русової таким вольовим поривом стало прагнення реалізувати вищі духовно-онтологічні 
ідеали та цінності – творити національну освіту, будувати майбутнє свого народу.

Підсумовуючи сказане зазначимо, що любов до чоловіка та до України стали для Софії Ру-
сової зреалізованим життєвим феноменом можливого, який вона зробила ціллю свого життя. 
Реальні етнічні корені Софії були неукраїнські, але можливість стати українкою здійснилася 
завдяки любові. Це приклад взаємодії реального і можливого: любов, як реальність, відкри-
ває потенціал особистості стати тим, ким вона може бути, і надає сміливості втілити цей по-
тенціал, як можливість, у конкретному життєвому виборі.

Софія Русова належала до тієї плеяди діячів, для яких громадянсько-політична праця була 
природним продовженням їхньої любові до ближнього і батьківщини. Після одруження та пе-
реїзду з чоловіком на Чернігівщину, вона активно долучилася до просвітницької роботи: ра-
зом вони створювали народні читальні, бібліотеки, недільні школи, укладали каталоги книг 
для народу. Це була нелегка праця під наглядом царської влади, з арештами і висилками, але 
любов до людей надавала Русовій снаги долати перешкоди. Вона фактично присвятила своє 
життя тому, щоб нести світло знання туди, де панувала темрява – до селян, дітей, жінок. Зга-
дуючи ті роки, Русова називала їх «десятьма тяжкими літами», проте підкреслювала, що у 
вільного народу є дві святині: рідна школа і власне військо. У статті, написаній наприкінці 
1930-х, вона стверджувала: «Школа дає зброю проти злиднів, проти приниженого стану серед 
других народів; військо – то певна оборона незалежності й волі народу»  [8, c. 8]. Ці слова, 
народжені з любові до свого поневоленого народу, звучать напрочуд актуально й нині. Русова 
бачила у просвіті та обороні дві сторони однієї медалі – любові до Батьківщини: школа оз-
броює дух, а військо захищає свободу [8].

Окремо слід зазначити, що любов Русової мала діалогічний характер: вона завжди була звер-
нена до іншого. Її життєве гасло можна висловити словами Григорія Сковороди: «пізнай свого 
ближнього, і полюбиш його як самого себе». Василь Сухомлинський, який глибоко шанував пе-
дагогічні ідеї Софії Русової, навчав дітей: «Люби людей. Любов до людей – це твоя моральна 
серцевина. Живи так, щоб твоя серцевина була здоровою, чистою і сильною» [9, с. 188]. 

Софія Русова прожила життя з чистим і сильним серцем, сповненим любові до людей. У її 
працях постійно підкреслюється важливість морального виховання через любов і для любові. 
Вона була переконана, що без пробудження у дитини здатності любити – батьків, природу, 
рідний край, інших людей – неможливо виховати справжню людину. Недарма вже в зрілому 
віці Софія Русова переклала українською мовою книгу Фрідріха Фребеля «Виховання люди-
ни», пронизану ідеєю любові до дитини, і популяризувала ідеї «материнської школи» любові 
в сім’ї та дитсадку. 

Освітня діяльність Софії Русової під час Української революції 1917–1921 рр. і в еміграції 
також була виявом її палкої любові до України. Як член Центральної Ради та очільниця до-



162 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

шкільного відділу в уряді УНР, Русова вкладала душу у творення національної системи освіти. 
Вона вірила, що тільки любов’ю до рідного можна здолати століття відчуження. В еміграції 
(1922–1940, Прага) Русова не полишала писати про долю України, переймаючись її майбут-
тям. У своїх публікаціях 1930-х років вона акцентувала, що нації потрібні не просто освічені 
люди, а особистості великого духу: «Українському народові потрібні міцні духом діячі, особи 
з міцним характером і ясним розумінням народного життя… потрібна духовна еліта, видатні 
особи, яких так бракувало в 1917 р. і в цілому історичному житті» [10]. Ці слова написала 
педагогиня в похилому віці, пройшовши життєві труднощі і будучи в екзилі, але не втратила 
любові та віри в український народ та його національну освіту. Софія Русова закликала націо-
нальну еліту творити національну освіту з безмежною духовно-онтологічною любов’ю. 

З точки зору наукового осмислення, досвід Софії Русової цікавий тим, що поєднав філосо-
фію любові з її практичним втіленням. Багато мислителів стверджували, що любов – це сино-
нім самого життя або принаймні справжнього людського способу життя (наприклад, філософ 
життя Анрі Бергсон вважав любов джерелом відчуття повноти буття, пориву до творчості). 
Християнський філософ ХХ ст. Х. Яннарас називає любов динамічним прагненням до повно-
ти життя, яка завжди залишається трохи недосяжною, спонукаючи людину рухатися вперед 
[12]. Софія Русова продемонструвала це на власному прикладі. Її життя було сповнене постій-
ного творчого руху – від відкриття дитячого садка до керівництва системою народної освіти, 
від написання букварів до участі в державних справах – і рушійною силою цього руху була 
любов. В її життєвій долі унікально поєдналися різні виміри любові: ерос – у пристрасному 
прагненні до знань і краси, філія – у дружбі та співпраці з однодумцями, сторге – у ніжності 
до своїх дітей (Софія мала двох синів і, попри численні справи, була люблячою матір’ю), ага-
пе – у всепоглинаючій любові до свого народу, готовності жертвувати заради нього. Цілісність 
особистості Русової досягалась саме через гармонійне переплетення цих форм любові.

Варто відзначити, що погляди Софії Русової на виховання були пронизані ідеєю любові як 
універсального методу педагогіки. У її статтях наголошується, що бездушне виховання – холод-
не, авторитарне – калічить душу дитини. Натомість любов вимагає діалогу і взаємоповаги. Ру-
сова, зокрема, писала про необхідність індивідуального підходу до кожної дитини, терпимості й 
доброзичливості у вихованні – і ці ідеї значно випередили її час, передбачивши гуманістичну пе-
дагогіку пізнішого періоду. Вона підтримувала принципи «педагогіки серця», які згодом блиску-
че зреалізував Василь Сухомлинський у Павлиській школі. Не дивно, що Василь Олександрович 
називав любов до дітей основою моральності вчителя: «Дитина не може морально розвиватися, 
якщо не вміє любити…» [13] – цей висновок суголосний переконанням Софії Русової.

Таким чином, феномен любові у життєтворчості Софії Русової не був абстрактною ідеєю. 
С. Русова ніби об’єднала реальне і можливе: освітні реалії історико-культурного часу, в яко-
му вона жила (неписьменність, відсутність національної школи) і потенціал можливого, яке 
вона створювала, надихаючись можливістю ідеального суспільства. Любов давала їй енергію 
творення. Як зауважено в етиці, моральна цінність любові саме в тому, що вона «збуджує в 
особистості творчу енергію, створює і формує людину і людське в ній» [14]. Софія Русова – 
приклад такої особистості, створеної любов’ю і творящої з любові.

Висновки. Проведене дослідження показало, що любов була духовно-онтологічним фено-
меном життя Софії Русової, яка визначила напрям і характер її життєдіяльності. Через любов 
і завдяки любові Софія Русова осмислювала себе і світ. Любов до знань, до дітей, до України 
животворила її дух і формувала високу культури її особистості.

Феномен любові постає визначальним чинником життєвого вибору та самореалізації Софії 
Русової. Її доленосні рішення – відмова від перспективної особистої кар’єри заради служіння 
людям, міжкультурний шлюб і свідоме прийняття української ідентичності, громадська ак-
тивність попри реальні загрози – були внутрішньо вмотивовані саме любов’ю як ціннісно-ек-
зистенційним життєвим вибором. С. Русова досягає стану автентичності, «стає собою», реа-
лізуючи власні потенції й переживаючи цілісність особистісного буття.



163ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Соціокультурний вимір любові Софії Русової проявився завдяки рідкісному синтезу осо-
бистого та соціального. Її eros трансформувався в agape: кохання до чоловіка переросло у 
всеосяжну любов до України і її людей. У педагогічному і життєвому подвигу власного жит-
тя Софія Русова виразила любов через материнське ставлення до всіх дітей свого народу. 
Вона розглядала свою життєву просвітницьку місію як місію любові християнської – служи-
ти ближнім безкорисливо. Її діяльність підтверджує гегелівську ідею про любов як єднання 
суб’єктів, у якому дух знаходить самоздійснення. Русова єдналася зі своїм народом, забуваю-
чи про особисте, і цим зреалізувала власне духовне призначення.

У педагогічній концепції Софії Русової любов постає духовно-онтологічною засадою ви-
ховного процесу. Науково-педагогічні праці педагогині обґрунтовують виховання на засадах 
любові. Вона вважала, що саме любов – головний важіль морального розвитку дитини, запо-
рука успіху вихователя і вчителя. В умовах кризи духовності, войовничого прагматизму, 
«розлюднення» гуманізму (Н.  Хамітов), Софія Русова закликає сучасну філософію освіти 
повернутися до педагогіки серця, де «моральною серцевиною» особистості є любов, де гло-
бальним трендом гуманізації освіти є формування емпатії, толерантності, любові до світу.

В історії життя Софії Русової особливо виразно простежується діалектична взаємодія реаль-
ного й можливого, і саме через категорію любові вона знаходить своє вираження. Любов до-
зволила їй бачити можливе добро там, де інші бачили лише безнадійну дійсність. Вона своєю 
педагогічною подвижницькою працею творила вільну Україну, її освіту та майбутнє. Любов до 
життя, до того що вона робить, давала їй сміливості кидати виклик реальності і тим самим змі-
нювати її. До прикладу, люблячи пригноблений народ, вона поводилася як громадянка незалеж-
ної нації – і цим наближала незалежність. Подібно Ф. Ніцше, що радив любити не ближнього, 
а дальнього і майбутнього, Русова спрямувала свою любов у майбутнє – на дітей, на майбутні 
покоління українців, закладаючи підвалини їхнього розвитку, адже любов в її житті стала твор-
чим синтезатором реального і можливого, тим рушієм, що перетворює мрії на дійсність.

Феномен любові в життєвому та інтелектуальному досвіді Софії Русової поєднує історико-бі-
ографічний і загально філософський аспекти. Любов робить особистість цілісною, здатною вий-
ти за межі власного егоїзму і злитися з іншим – і водночас знайти в цьому своє істинне «Я». 
У сучасному світі, де освіта часто балансує між прагматизмом і технократизмом, звернення до 
«філософії любові» Софії Русової може допомогти віднайти правильні орієнтири сучасної фі-
лософії освіти. Як і Софія Русова сто років тому, ми стоїмо перед вибором між масовою й елі-
тарною, національною й космополітичною, технократичною і гуманною моделями освіти. Ви-
рішення таких дилем, за С. Русовою, лежить у площині любові – любові до дитини, до свого 
народу, до людства. І саме любов, піднесена до рівня життєвого принципу, здатна виховати «міц-
них духом діячів» і гармонійних людей, яких потребує сучасне динамічне, непрогнозоване, тех-
нократичне суспільство. Софія Русова своїм життям довела правдивість євангельської істини: 
«Любов ніколи не перестає, хоч і пророцтва скінчаться, і мови замовкнуть, і знання зникне» – 
ключового вислову із «Гімну про любов: любов понад усе!», з першого послання апостола Пав-
ла до Коритян. Вчинковість життя знаменитої української педагогині Софії Русової перебувало в 
«трисонячніій єдності» (Г.Сковорода) віри, надії, любові, де найбільшою з них є любов.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Русова С. Ф. Мої спомини. Львів: Хортиця. 1937. 280 с. URL: https://shron1.chtyvo.org.ua/ 

Rusova_Sofiia/Moi_spomyny_Rr_18611879.pdf
2.	 Гудим І. Василь Сухомлинський про людяність. Справи сімейні. 09.11.2023. URL: 

https://familytimes.com.ua/vasyl-sukhomlynskyy-pro-lyudyanist/
3.	 Український інститут національної пам’яті. 1856, 18 лютого – народилася Софія Русова. 

URL: https://uinp.gov.ua/istorychnyy-kalendar/lyutyy/18/1856-narodylasya-sofiya-rusova
4.	 Рогальська Н. В. Сучасне програмно-методичне забезпечення ігрової компетенції 

дітей-дошкільників в контексті ідей Ф. Фребеля. Збірник наукових праць Херсонського 
державного університету. Серія: Педагогічні науки. 2014. Вип. 65. С. 52–57. URL:  
https://dspace.udpu.edu.ua/bitstream/6789/2841/1/MODERN.FREBELYA.pdf



164 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

5.	 Hegel G. W. F. Vorlesungen : ausgewählte Nachschriften und Manuskripte. Bd. 14. 
Vorlesungen über die Philosophie des Rechts: Berlin 1819/1820 / nachgeschrieben von 
Johann Rudolf Ringier; hrsg. von Emil Angehrn. Hamburg: Meiner, 2000. 260 S. URL:  
https://content.e-bookshelf.de/media/reading/L-18889234-65f91b557d.pdf

6.	 Антонець Н. Б. Умови формування особистості Софії Русової: до 165-річчя від 
дня народження. Науковий часопис НПУ імені М. П. Драгоманова. Серія 5: Педагогічні 
науки: реалії та перспективи. 2021. Вип. 80, т. 1. С. 10–15. DOI: https://doi.org/10.31392/ 
NPU-nc.series5.2021.80.1.02

7.	 Яннарас Х. Свобода етосу. Київ : Дух і літера, 2003. 251 с.
8.	 Русова С. Ф. Пам’яти лицарів [Спогади] С. 8–10. URL: https://shron1.chtyvo.org.ua/

Rusova_Sofiia/Pamiaty_lytsariv_Spohady.pdf
9.	 Сухомлинський В. О. Як виховати справжню людину. Вибрані твори : у 5 т. Т. 2. Київ, 

1977. С. 149–416.
10.	 Русова С. Націоналізація школи. Вибрані твори. Київ: Освіта, 1996. 304 с.
11.	 Ніцше Ф. Так мовив Заратустра: книга для всіх і для нікого. Київ–Берлін. 121 с. URL: 

https://diasporiana.org.ua/wp-content/uploads/books/24426/file.pdf
12.	 Яннарас Х. Свобода моралі/ Київ : Дух і Літера, 2003. 276 с.
13.	 Сухомлинський В. О. Вибрані твори: у 5 т. Т. 5. Київ 1971. 654 с.
14.	 Етика: навчальний курс / Нац. юрид. ун-т ім. Ярослава Мудрого. https://studfile.net/

preview/5776728/page:46/

REFERENCES
1.	 Rusova, S. F. (1937). Moi spomyny. [My Memoirs]. Lviv: Khortytsia. 280 s. Retrieved from: 

https://shron1.chtyvo.org.ua/Rusova_Sofiia/Moi_spomyny_Rr_18611879.pdf [in Ukrainian].
2.	 Hudym, I. (2023). Vasyl Sukhomlynskyi pro liudianist. [Vasyl Sukhomlynskyi on humanity]. 

Spravy simeini. 09.11.2023. Retrieved from: https://familytimes.com.ua/vasyl-sukhomlynskyy-pro-
lyudyanist/ [in Ukrainian].

3.	 Ukrainian Institute of National Remembrance. (2023). 1856, 18 liutoho – narodylasia 
Sofiia Rusova. [February 18, 1856 – birth of Sofia Rusova]. Retrieved from: https://uinp.gov.ua/
istorychnyy-kalendar/lyutyy/18/1856-narodylasya-sofiya-rusova [in Ukrainian].

4.	 Rohalska, N. V. (2014). Suchasne prohramno-metodychne zabezpechennia ihrovoi 
kompetentsii ditei-doshkilnykiv v konteksti idei F. Frebelia. [Modern program-methodical support 
of preschool children’s play competence in the context of F. Froebel’s ideas]. Zbirnyk naukovykh 
prats Khersonskoho derzhavnoho universytetu. Seriia: Pedahohichni nauky, 65, 52–57. Retrieved 
from: https://dspace.udpu.edu.ua/bitstream/6789/2841/1/MODERN.FREBELYA.pdf [in Ukrainian].

5.	 Hegel, G. W. F. (2000). Vorlesungen: ausgewählte Nachschriften und Manuskripte. 
Bd.  14. Vorlesungen über die Philosophie des Rechts: Berlin 1819/1820. Hamburg: Meiner. 260 
S. Retrieved from: https://content.e-bookshelf.de/media/reading/L-18889234-65f91b557d.pdf 
[in German].

6.	 Antonets, N. B. (2021). Umovy formuvannia osobystosti Sofii Rusovoi: do 165-richchia 
vid dnia narodzhennia. [The conditions of Sofia Rusova’s personality formation: to the 165th 
anniversary of her birth]. Naukovyi chasopys NPU imeni M. P. Drahomanova. Seriia 5: 
Pedahohichni nauky, 80, 1, 10–15. DOI: https://doi.org/10.31392/NPU-nc.series5.2021.80.1.02 
[in Ukrainian].

7.	 Yannaras, Ch. (2003). Svoboda etosu. [Freedom of ethos]. Kyiv: Dukh i Litera. 251 s. 
[in Ukrainian].

8.	 Rusova, S. F. (1930s). Pamiaty lytsariv. Spohady. [In memory of the knights. Memoirs]. 
8–10. Retrieved from: https://shron1.chtyvo.org.ua/Rusova_Sofiia/Pamiaty_lytsariv_Spohady.pdf 
[in Ukrainian].

9.	 Sukhomlynskyi, V. O. (1977). Yak vykhovaty spravzhniu liudynu. [How to raise a real 
human being]. In: Vybrani tvory (T. 2). Kyiv: Radianska shkola. S. 149–416. [in Ukrainian].

10.	 Rusova, S. (1996). Natsionalizatsiia shkoly. [Nationalization of the school]. In: Vybrani 
tvory. Kyiv: Osvita. 304 s. [in Ukrainian].

11.	 Nietzsche, F. (n.d.). Tak movyv Zaratustra: knyha dlia vsikh i dlia nikoho / per. Les 
Hryniuk. [Thus Spoke Zarathustra: A Book for All and None]. Kyiv–Berlin: Sotsiialistychno-



165ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

naukove vydavnytstvo “Znannia to syla”, Ukrainska nakladnia T.Z.O.P. 121 s. Retrieved from:  
https://diasporiana.org.ua/wp-content/uploads/books/24426/file.pdf [in Ukrainian].

12.	 Yannaras, Ch. (2003). Svoboda morali. [Freedom of morality]. Kyiv: Dukh i Litera. 276 s. 
[in Ukrainian].

13.	 Sukhomlynskyi, V. O. (1971). Vybrani tvory (T. 5). [Selected works]. Kyiv: Radianska 
shkola. 654 s. [in Ukrainian].

14.	 Etyka: navchalnyi kurs. [Ethics: a training course]. National University “Yaroslav the Wise 
Law Academy”. Retrieved from: https://studfile.net/preview/5776728/page:46/ [in Ukrainian].

Ivanova Nataliia Volodymyrivna
Doctor of Philological Sciences, Associate Professor, 

Associate Professor at the Department of Theory and Methods of Preschool Education, 
Dean of the Faculty of Preschool Education and Musical Arts 

Municipal Institution of Higher Education “Lutsk Pedagogical Institute” 
of the Volyn Regional Council, 36 Voli st., Lutsk, Ukraine 

orcid.org/0000-0003-0922-2171

THE PHENOMENON OF LOVE IN THE FOCUS OF SOFIIA RUSOVA’S  
LIFE-CREATION: THE INTERACTION OF THE REAL AND THE POSSIBLE

Problem. The article presents a philosophical and pedagogical analysis of the phenomenon 
of love in the life-creation of Sofiia Rusova – a figure whose spiritual, cultural, and educational 
activity became one of the decisive factors in shaping modern Ukrainian humanistic pedagogy. 
The relevance of the study arises from the contemporary need to rethink the value foundations of 
education under conditions of a crisis of humanity, the weakening of interpersonal relationships, 
and the spread of pragmatic models of social interaction. In this context, an appeal to love as a 
meaning-forming category that structured Rusova’s life-world acquires particular scholarly 
significance. The example of Rusova demonstrates how, through love, a person appears to lose the 
«old self» yet acquires a renewed self – capable of creative realization in a higher purpose.

The aim of the article is to reconstruct the multifaceted dimension of love in Rusova’s biography 
and intellectual legacy, to determine its influence on the formation of her personal identity, 
professional orientation, and civic position, and to identify the function of love as a force that 
synthesizes the real and the possible within life-creative processes.

The methodological basis of the study includes the phenomenological analysis of love as an 
existential experience, the biographical method, hermeneutic interpretation of Rusova’s texts, 
and the historical-cultural reconstruction of her era. Additionally, axiological and comparative-
philosophical approaches were employed, enabling a juxtaposition of Rusova’s views with concepts 
of love in the works of Hegel, Nietzsche, Yannaras, and Bergson.

The results demonstrate that love in Rusova’s life-world emerges as a multidimensional 
phenomenon: the existential foundation of personal development; a motivational factor in life 
choices; an ethical imperative of civic service; and a pedagogical principle underlying a holistic 
conception of education. The study shows that love provides Rusova’s life-creation with inner 
coherence, ensures the transition from individual experience to social service, and opens the 
space of the possible – both theoretically envisioned and practically embodied in her educational 
and civic efforts. The conclusion is drawn that love, in Rusova’s worldview, is a creative force that 
shapes the human being, fosters spiritual maturity, and constitutes the foundation of humanistic, 
value-oriented pedagogy.

Key words: love, Sofiia Rusova, life-creation, humanistic pedagogy, spiritual values, pedagogy of 
the heart, axiology, the possible and the real.

Дата надходження статті: 13.10.2025
Дата прийняття статті: 25.10.2025

Опубліковано: 26.12.2025



166 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

УДК 316.324.8:17
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-20

Кузнецов Вадим Сергійович 
магістр філософії, викладач циклової комісії з загальновійськових  

та загальноосвітніх дисциплін
Військовий коледж сержантського складу 

Харківського національного університету Повітряних Сил імені Івана Кожедуба
вул. Динамівська, 4-А, Харків, Україна

orcid.org/0009-0006-5143-306X 

ЕТИЧНА ВІДПОВІДАЛЬНІСТЬ ЗА «ЦИФРОВЕ Я»: 
ІДЕНТИЧНІСТЬ ТА ПРИВАТНІСТЬ У ВІРТУАЛЬНОСТІ

У статті здійснено ґрунтовний філософсько-теоретичний аналіз проблеми онтології 
«цифрового Я» та критичної необхідності обґрунтування нової моделі етичної відповідаль-
ності за збереження ідентичності та приватності індивіда в умовах домінування інформа-
ційно-комунікаційних технологій та становлення Інфосфери. 

Актуальність дослідження зумовлена тим, що класичні етичні та правові парадигми, 
успадковані від аналогового суспільства, виявилися неспроможними адекватно описати та 
врегулювати феномени, породжені Big Data, алгоритмізацією соціального життя та все-
охоплюючим цифровим наглядом. Визначено, що в сучасному світі приватність перестає 
бути лише індивідуальним правом, трансформуючись у критичну онтологічну умову для реа-
лізації свободи волі та формування автентичної особистості.

Метою роботи є філософське обґрунтування етичної відповідальності суб’єктів вір-
туального буття, спрямованої на захист онтологічної цілісності людського «Я», що фор-
мується на перетині фізичної та віртуальної реальностей. Для досягнення цієї мети 
застосовано діалектичний та компаративний методи у синтезі з онтологічним, аксі-
ологічним та соціально-філософським аналізом. Теоретичною базою слугували концеп-
ції М. Гайдеґґера (розуміння техніки, Bestand), Л. Флоріді (філософія інформації, inforg, 
Інфосфера), Х. Ніссенбаум (контекстуальна цілісність приватності) та Г. Йонаса (принцип 
відповідальності).

У результаті дослідження встановлено, що під впливом тотальної цифровізації відбу-
вається онтологічний зсув: людське «Я» змушене функціонувати як «інфорг» – інформацій-
ний організм, інтегрований в Інфосферу. Це несе ризик його редукції до категорії «Знаряддя» 
(Bestand) – облікованого, профілізованого та готового до експлуатації ресурсу в системі ка-
піталізму нагляду. Ця редукція становить пряму загрозу для самоцінності та автентичнос-
ті буття індивіда.

Критично переосмислено категорію приватності, натомість обґрунтовано концеп-
цію «контекстуальної цілісності», згідно з якою етичне порушення приватності полягає 
не стільки у факті збору даних, скільки у порушенні контекстуальних норм інформаційного 
потоку між різними соціальними сферами. Збереження цих норм є необхідною умовою для 
підтримки онтологічної цілісності індивідуального буття.

Сформульовано філософські підстави для розширеної цифрової етики. Обґрунтовано 
необхідність переходу від етики індивідуальної дії до етики передбачення та оцінювання 
довгострокових технологічних ризиків. Проаналізовано соціально-філософські наслідки циф-
рового нагляду, зокрема формування «цифрового паноптизму» та «плинної сучасності», що 
провокують самоцензуру та деформацію справжнього «Я».

Ключові слова: онтологія, цифрове «Я», Інфосфера, інфорг, приватність, контекстуаль-
на цілісність, етична відповідальність, принцип відповідальності.

Вступ. У сучасному світі, що динамічно трансформується під впливом інформаційно-
комунікаційних технологій, віртуальне суспільство перестає бути лише метафорою, набува-

© Кузнецов В. С., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



167ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ючи ознак самостійної та визначальної форми людського буття. Ця трансформація викликає 
необхідність глибокого філософсько-онтологічного переосмислення ключових категорій, які 
формують моральну архітектоніку людського співіснування, зокрема, категорій ідентичності, 
приватності та етичної відповідальності. 

Актуальність дослідження зумовлена тим, що класичні етичні та правові моделі, сформо-
вані в епоху аналогового суспільства, виявляються недостатніми для опису та регулювання 
феноменів, породжених Інфосферою (Л. Флоріді). В умовах паноптичного нагляду, профілю-
вання та автоматизованого прийняття рішень (Big Data) приватність зі статусу індивідуально-
го права переходить у статус критичної соціальної цінності та умови для реалізації свободи 
волі та автентичного буття.

У загальному вигляді проблема полягає у конфлікті між технологічним імперативом збо-
ру та обробки даних, який перетворює людину на «цифровий запас» (М. Гайдеґґер) та необ-
хідністю збереження онтологічної цілісності «Я» у віртуальному просторі. Цей конфлікт ви-
магає постановки низки ключових філософських питань: як формується та в чому полягає 
сутність «цифрового Я»? Яким є онтологічний статус персональних даних? І, найголовніше, 
якими є підстави та межі етичної відповідальності суб’єктів, якими є користувач, платформа, 
розробник, за захист приватності як умови вільного та цілісного віртуального буття?

Вирішення цієї проблеми має прямий зв’язок із важливими науковими та практичними 
завданнями: розробляння оновленого етичного інструментарію та аксіологічних моделей для 
оцінки впливу цифрових технологій на фундаментальні права та свободи людини (з опорою 
на принцип відповідальності Г. Йонаса та концепцію контекстуальної цілісності Х. Ніссен-
баум); обґрунтування філософських засад для формування цифрової етики та міжнародних 
регуляторних норм, спрямованих на запобігання перетворенню віртуального суспільства на 
простір тотального контролю та втрати індивідуальної автономії.

Мета та завдання статті. Мета статті є комплексною і полягає у філософсько-теоретич-
ному обґрунтуванні етичної відповідальності за збереження онтологічної цілісності люд-
ського «Я» в умовах функціонування віртуального суспільства, де приватність перетворюєть-
ся на динамічну категорію та ключову умову автентичного буття.

Досягнення цієї мети деталізується в таких завданнях:
1.	 Визначити онтологічний статус «цифрового Я» та персональних даних, встановивши, 

як саме технології Big Data та алгоритми впливають на буття та ідентичність індивіда.
2.	 Проаналізувати аксіологічну цінність приватності як невід’ємної складової свобо-

ди та автономії особистості у віртуальному просторі, переходячи від традиційного розумін-
ня приватності як «права бути залишеним наодинці» до розуміння її як «контекстуальної 
цілісності».

3.	 Сформулювати філософські підстави етичної відповідальності у віртуальному суспіль-
стві, розширюючи традиційну етику дії до етики передбачення та технологічної відповідаль-
ності, що покладається як на індивідуальних користувачів, так і на технологічних гігантів.

4.	 Обґрунтувати необхідність створення нової нормативної бази (цифрової етики), 
заснованої на розумінні віртуального простору як поля реалізації моральних зобов’язань, а не 
лише технологічної нейтральності.

Методи дослідження включають діалектичний та компаративний методи, які застосовано 
у синтезі з онтологічним, аксіологічним та соціально-філософським аналізом.

Аналіз останніх досліджень, що стосуються онтології «цифрового Я» та етичної відпові-
дальності за приватність у віртуальному суспільстві, свідчить про наявність значного філо-
софського фундаменту, проте й окреслює низку невирішених проблем. Дослідження спира-
ються на три основні напрямки, які взаємодоповнюють один одного. 

В онтології інформації та технологій роботи Лучано Флоріді з інфо-онтології та концепції 
інфосфери є наріжними. Флоріді визначає людину як «інфорга» (inforg), чиє буття нерозривно 
пов’язане з інформаційним середовищем. Він започатковує етику інформації (IE), яка поширює 
моральні зобов’язання на всю інфосферу, включаючи захист інформаційного буття [8, с. 118].



168 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Сучасні філософи, зокрема, М.  Гайдеґґер [5, с.  56], використовують його концепцію 
«Поставу» (Gestell), щоб критично осмислити, як цифрові платформи перетворюють приват-
ність та ідентичність користувача на «запас» (фонд), готовий до автоматизованої експлуатації.

У результаті наукового пошуку наразі встановлено онтологічний зв’язок між технологіями 
(особливо Big Data) та формою існування людини, обґрунтовано, що приватність має не лише 
правовий, але й онтологічний статус, що є умовою цілісності «цифрового Я».

У дослідженнях з аксіології та етики приватності важливу роль відіграють дослідження 
Хелен Ніссенбаум. Її теорія контекстуальної цілісності революціонізувала розуміння приват-
ності. Вона стверджує, що приватність порушується не фактом збору даних, а порушенням 
норм потоку даних у певному соціальному контексті [10, с.  152–153]. Це забезпечує більш 
гнучку та релевантну етичну рамку, ніж класична етика.

«Принцип відповідальності» Ганса Йонаса [7, с. 67–83] використовується для розширення 
етичних зобов’язань на майбутні наслідки технологічних рішень, що є критичним для довго-
строкового захисту приватності.

Як бачимо, вирішеною на сьогодні є лише частина проблеми. Відбувся перехід від приват-
ності як «права на самотність» до приватності як «контекстуальної справедливості» та «від-
повідальності перед майбутнім». Сформовано етичну рамку для оцінки зловживань даними.

У соціальній філософії нагляду варто згадати Шошану Зубофф та її концепцію «Капіталіз-
му нагляду» [3, с. 68], де зафіксовано практичний механізм, за якого персональні дані експлу-
атуються для отримання прибутку, що є головним джерелом порушення приватності.

Заслуговують на увагу постфукіанські дослідження, зокрема, актуалізація ідей М. Фуко 
про паноптизм [2, с. 111] для аналізу цифрового нагляду, де індивід постійно перебуває під 
невидимим моніторингом, що змушує його до самоцензури та самоконтролю, спотворюючи 
автентичне «Я».

З точки зору соціальної філософії вирішена частина проблеми: детально описано механіз-
ми та суб’єктів порушення приватності (корпорації), а також соціальні наслідки постійного 
контролю.

Незважаючи на потужний філософський аналіз, залишаються відкритими питання, на які 
маємо надію знайти відповідь. 

Досліджуючи онтологічну цілісність «цифрового Я» та етичну відповідальність за приват-
ність, зосередимося на працях, які концептуалізують сутність технологій та буття людини в 
інформаційному світі, зокрема, розглянемо ідеї Мартіна Гайдеґґера, Дона Іде та Лучано Фло-
ріді, що є важливим для формування необхідного онтологічного фундаменту.

Мартін Гайдеґґер у роботі «Питання про техніку» пропонує розглядати техніку не як ін-
струмент, а як спосіб розкриття (розпечатування) буття у сучасну епоху. Його центральна 
ідея – «Рамка» (або «Опора», нім. Gestell) – позначає примусовий, тотальний спосіб, яким 
сучасна техніка організовує світ. Рамка викликає все суще до проявлення, щоб мати його го-
товим до використання як Знаряддя (Bestand) – ресурс, який можна в будь-який момент облі-
кувати, зберігати та експлуатувати [5, с. 57].

Якщо вчення Гайдеґґер транслювати у контекст Big  Data та віртуального суспільства, 
людина та її приватність розглядаються саме як Знаряддя. Ідентичність користувача пере-
творюється на колекцію поведінкових даних, що підлягає алгоритмічній обробці. Це є фун-
даментальною загрозою, адже індивід позбавляється своєї унікальності та автентичності, пе-
ретворюючись із Суб’єкта на Об’єкт-ресурс. Етична відповідальність тут має починатися з 
протистояння цьому онтологічному зведенню людини до Знаряддя.

Дон Іхде як представник феноменології технологій, у праці «Технології та світ життя: від 
саду до Землі» досліджує, як технології стають каналами між нашим досвідом у світі і самим 
собою [11]. Він аналізує відносини між людиною та технологією, зокрема, відносини втілен-
ня (коли технологія стає частиною нашого сприйняття) та герменевтичні відносини (коли ми 
інтерпретуємо світ через технологічні відображення, наприклад, дані на екрані). Автор роз-
глядає технологію не як нейтральний інструмент, а як медіатор, що формує горизонти сприй-



169ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

няття світу та саморозуміння людини. Центральною ідеєю є концепт «життєсвіту», який у 
добу техніки стає дедалі більше зумовленим технологічними артефактами, що посередкову-
ють досвід. У контексті сучасного цифрового середовища ця позиція набуває нового виміру: 
технологічні медіа створюють умови для існування «цифрового Я» як онтологічного феноме-
на, який одночасно розширює та вразливим чином обмежує суб’єкта. «Цифрове Я» функціо-
нує у віртуальному бутті, де межі ідентичності та автентичності постійно піддаються ризику 
розмивання. Д.  Іхде можна інтерпретувати як попередника сучасних дискусій щодо етичної 
відповідальності за збереження ідентичності та приватності: технологічні інтерфейси не 
лише відображають особистість, а й конституюють нові форми самості, залежні від алгорит-
мів, цифрових профілів і соціальних мережевих структур. Таким чином, книга Іхде дає філо-
софські підстави для розгляду проблем приватності та ідентичності у цифровому просторі як 
онтологічно значущих питань, що виходять за межі прикладної етики й стосуються самого 
способу буття людини у технологічно насиченому світі. Виходячи із бачення Д. Іхде, цифрові 
інтерфейси, соціальні мережі та мобільні пристрої не просто інформують нас: вони структу-
рують наше самосприйняття та формують ідентичність. Коли ми взаємодіємо через ці техно-
логії, наше «цифрове Я» конструюється як профіль та слід, який ми не повністю контролю-
ємо. Ідеї Д. Іхде дозволяють дослідити, як ця техногенна зміна Життєвого Світу (Lifeworld) 
впливає на те, що ми вважаємо приватним, і як ми відповідаємо за свій образ, який постійно 
інтерпретується іншими.

Лучано Флоріді закладає основу інформаційного реалізму [6, с.  42]. Він стверджує, що 
все суще належить до Інфосфери (Infosphere), тобто глобального інформаційного середо-
вища. Ключовим поняттям є інфо-Я (inforg), людина як інформаційний організм, чиє буття 
нерозривно пов’язане з інформацією. Втрата приватності, з цієї точки зору, є формою де-ін-
дивідуалізації, коли наше inforg розчиняється в Інфосфері, втрачаючи свою унікальність та 
автономію. Концепція Флоріді є прямою основою для обговорення «віртуального буття». 
Приватність тут – це не лише право, а захист цілісності inforg і контроль над його межами. 
Порушення приватності розглядається як порушення онтологічної безпеки та інформаційної 
цілісності індивіда. Це забезпечує надійну основу для Інформаційної Етики (IE), яка покла-
дає моральні зобов’язання на всі елементи Інфосфери, включаючи розробників та платформи.

Дослідження онтології «цифрового Я» та етичної відповідальності вимагає переходу від 
аналізу сутності технологій до розуміння того, як ці технології формують соціальну взаємо-
дію, ідентичність та механізми контролю у віртуальному суспільстві. У цьому контексті неза-
мінними  є ключові ідеї Мішеля Фуко та Зиґмунта Баумана.

Мішель Фуко у своєму класичному творі «Наглядати і карати» розробив концепцію Па-
ноптизму, яка залишається гостро актуальною для віртуального простору. Паноптизм, 
ідеальна архітектура в’язниці, розроблена Джеремі Бентамом, створює ситуацію, в якій 
суб’єкт завжди потенційно видимий, але ніколи не знає, чи справді за ним спостерігають у 
цей конкретний момент [9, с.  16]. У цифровому світі ця ідея перетворюється на цифровий 
паноптизм. Соціальні мережі, пошукові системи та «розумні» пристрої створюють систему 
тотального обліку та постійної фіксації поведінки. Користувач, знаючи, що кожен його клік, 
кожна транзакція та повідомлення залишає цифровий слід, впроваджує самоконтроль та са-
моцензуру. Це є прямим посяганням на приватність і спотворює автентичне «Я», змушуючи 
його діяти не вільно, а відповідно до очікуваного алгоритмами профілю. Фуко допомагає зро-
зуміти, що втрата приватності – це не лише економічна, а й політико-філософська проблема 
контролю та влади.

Соціальний філософ Зиґмунт Бауман у праці «Плинна сучасність» описує сучасний стан 
суспільства, де соціальні зв’язки, інститути та ідентичності втратили свою стійкість і набули 
плинного, мінливого характеру. Віртуальне суспільство є ідеальною лабораторією для Баума-
нової плинної ідентичності. У мережі ідентичність постійно конструюється та деконструю-
ється за допомогою профілів, аватарів та тимчасових зв’язків. Ідентичність стає проєктом, 
який вимагає постійного оновлення та підтвердження. Приватність у віртуальному світі та-



170 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

кож стає плинною: її межі постійно розмиті, а її цінність є ситуативною та залежить від кон-
тексту. Постає питання про відповідальність за Плинне Я: якщо «Я» є настільки мінливим, 
тоді як зберегти онтологічну цілісність і, відповідно, етичну відповідальність за дії? Бауман 
допомагає усвідомити, що етична відповідальність у віртуальному просторі – це не збережен-
ня незмінної сутності, а відповідальність за вибір і конструювання власного плинного «Я» у 
світі, де технології сприяють швидкому забуттю та від’єднанню від наслідків дій [2, с. 67–69].

Таким чином, Фуко закладає рамку для аналізу контролю над «цифровим Я», а Бауман – 
для аналізу його мінливої природи, що разом формує соціально-філософський фундамент для 
дослідження етичної відповідальності.

Логічно, філософський аналіз «цифрового Я» та механізмів контролю завершуємо розроб-
кою нормативної бази, яка визначає межі та суб’єктів етичної відповідальності у віртуально-
му суспільстві. Для цього необхідно звернутися до праць Ганса Йонаса, що стосуються тех-
нологічного ризику, та Хелен Ніссенбаум, що пропонує нову етичну модель приватності.

Ганс Йонас у праці «Принцип відповідальності» [7] здійснив революційний зсув у тради-
ційній етиці. Він стверджує, що етика, яка ґрунтується лише на взаємодії індивідів у сього-
денні, є неадекватною перед обличчям сучасних технологій, які мають глобальні та незво-
ротні наслідки для майбутнього. Йонас пропонує імператив відповідальності, який вимагає, 
щоб діяльність людини була узгоджена з необхідністю збереження можливості автентично-
го людського життя на планеті. У контексті технологій це трансформується в етику перед-
бачення та технологічного ризику. Йонасівський імператив безпосередньо покладає етичну 
відповідальність на архітекторів віртуального суспільства (розробників, платформи, компанії 
Big Data). Їхні рішення щодо збору та використання даних мають бути оцінені не лише з точ-
ки зору поточної легальності, але й з точки зору довгострокових наслідків для приватності та 
автономії майбутніх поколінь користувачів. Його етика вимагає не просто захисту персональ-
них даних, а захисту самої можливості цілісного та вільного людського буття, яке може бути 
зруйноване через неконтрольований технологічний детермінізм.

Хелен Ніссенбаум у роботі «Контекстуальна цілісність: приватність, етика та потік 
даних»  [10] пропонує найвпливовішу сучасну філософську теорію приватності, яка долає 
недоліки традиційних моделей, таких як приватність та «право бути залишеним наодинці». 
Центральна ідея книги: порушення приватності не є просто несанкціонованим збором інфор-
мації, а порушенням контекстуальної цілісності. Ця цілісність підтримується дотриманням 
норм потоку даних, які визначаються двома ключовими параметрами:

1.	 Контекст, під яким розуміємо соціальну сферу, в якій відбувається взаємодія, 
наприклад, медичний, освітній, комерційний чи дружній контекст.

2.	 Контекстуальні норми, тобто правила, які регулюють акторів (хто передає, хто отри-
мує), атрибути (яка інформація дозволена) та принципи передачі (з якою метою). Теорія Ніс-
сенбаум може бути піддана критиці в аналізу віртуального суспільства, оскільки різні плат-
форми та сервіси (соціальні мережі, робочі чати, державні застосунки) мають різні контексти. 
Те, що є прийнятним у контексті «дружньої» соціальної мережі (публікація фото), є неприй-
нятним у контексті «банківських» транзакцій. Етична відповідальність платформ полягає у 
підтримці контекстуальних норм і забезпеченні того, щоб дані користувача не були перепро-
фільовані або передані в інший контекст без його явної згоди та розуміння наслідків. Для ко-
ристувача відповідальність полягає у свідомому виборі та вибудовуванні цих контекстів. 

Об’єднання цих підходів Йонаса і Ніссенбаум дає міцну нормативну основу: перший 
визначає масштаб відповідальності (глобальність і майбутнє), а другий – механізм її реаліза-
ції (захист контекстуальної цілісності).

Результати дослідження. Практичне значення цього дослідження полягає у формуванні 
концептуальних засад для сучасної державної політики цифрових прав людини, етики алго-
ритмічного управління й розвитку цифрової грамотності. Обґрунтування «цифрового Я» як 
онтологічної категорії дозволяє переосмислити сучасні підходи до приватності, доповнивши 
правові конструкції GDPR нормами, що визнають приватність не лише юридично захищеним 



171ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

правом, але фундаментальною умовою автономного існування суб’єкта у цифровій екосис-
темі. Це набуває особливої ваги у контексті регуляторних ініціатив Європейського Союзу, 
насамперед Digital Services Act (2022/2065) та Digital Markets Act (2022/1925), які встановлю-
ють вимоги до прозорості алгоритмів, систем ризик-менеджменту та заборони маніпулятив-
них цифрових практик.

Значущість отриманих результатів підкріплюється емпіричними даними провідних міжна-
родних організацій. Так, згідно з дослідженням Pew Research Center (2023) [12], більшість ко-
ристувачів визнають відчутний вплив цифрового нагляду на свої поведінкові моделі, що під-
тверджує феномен самоцензури та формування «цифрового паноптизму». Аналітика Oxford 
Internet Institute (2022–2024) [13] демонструє, що алгоритмічне таргетування, ранжування 
інформації та поведінкове профілювання спричиняють нерівність доступу до інформації та 
впливають на автономність прийняття рішень, що узгоджується з теоретичними положення-
ми про ризик редукції особи до «інформаційного ресурсу» в умовах наглядового капіталіз-
му. Водночас рекомендації UNESCO (2021, 2023) [14, 15] щодо етики штучного інтелекту та 
цифрової трансформації систем освіти підтверджують важливість упровадження критичної 
цифрової грамотності, етичної культури взаємодії з даними та принципів превентивної техно-
логічної відповідальності, передбачених, зокрема, Г. Йонасом.

Таким чином, результати дослідження можуть бути використані для розробки політик 
цифрової безпеки, алгоритмічної прозорості, систем моніторингу технологічних ризиків, 
а також для формування навчальних програм із цифрової етики та інформаційної автономії 
громадян. Отримані висновки не лише поглиблюють теоретичне розуміння сучасної транс
формації суб’єктності, а й пропонують практичні нормативні та освітні орієнтири, необхідні 
для забезпечення сталості людської автономії у цифрову добу.

Висновки. Проведене філософсько-теоретичне дослідження онтології «цифрового Я» та 
етичної відповідальності за приватність у віртуальному бутті дозволило комплексно обґрун-
тувати критичну необхідність переосмислення класичних етичних категорій в епоху інформа-
ційно-комунікаційних технологій. Мета статті була досягнута шляхом синтезу онтологічних, 
соціально-філософських та нормативних етичних концепцій.

Дослідження підтвердило, що під впливом технологій Big Data та алгоритмізації ідентич-
ність індивіда зазнає фундаментальної трансформації (онтологічний зсув). Спираючись на 
концепції М. Гайдеґґера та Л. Флоріді, встановлено, що «цифрове Я» функціонує як «інфорг» 
(inforg) у Інфосфері, але водночас існує ризик його зведення до «Знаряддя» (Bestand) – ресур-
су, готового до обліку та експлуатації. Це онтологічне зведення становить пряму загрозу для 
автентичності та унікальності індивіда.

Здійснена аксіологічна переоцінка приватності. Виконано перехід від застарілого розумін-
ня приватності як «права бути залишеним наодинці» до її трактування як «контекстуальної 
цілісності» (Х. Ніссенбаум). Приватність обґрунтована не лише як правовий інститут, але як 
онтологічна умова для реалізації свободи волі та формування цілісної особистості у віртуаль-
ному просторі. Порушення приватності є порушенням не факту збору даних, а норм їхнього 
потоку між різними соціальними контекстами.

Сформульовано філософські підстави для нової етики, заснованої на «Принципі відпові-
дальності» (Г. Йонас), що розширює етичну відповідальність. Цей принцип вимагає розши-
рення етичних зобов’язань від етики дії до етики передбачення та технологічного ризику. 
Відповідальність покладається не лише на індивідуального користувача, а й на архітекторів 
віртуального суспільства (технологічні гіганти, розробники), чиї рішення мають оцінюватися 
з точки зору довгострокових і незворотних наслідків для автономії майбутніх поколінь.

У соціально-філософському вимірі проаналізовані механізми контролю (цифровий па-
ноптизм М.  Фуко) та мінливість ідентичності (плинна сучасність З.  Баумана). Зроблено 
висновок, що втрата приватності – це не лише економічна проблема капіталізму нагляду, а й 
політико-філософська проблема тотального контролю, що змушує індивіда до самоцензури 
та спотворює його автентичне «Я».



172 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Подальші перспективи дослідження вбачаються у розробці конкретних механізмів імпле-
ментації принципу контекстуальної цілісності у практику регулювання Big Data, а також у де-
тальнішому аналізі етичної відповідальності штучного інтелекту як нового суб’єкта, що бере 
участь у конструюванні «цифрового Я» та ухваленні рішень.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Афанасьєв  Д. Роль Інтернет-мережевих спільнот у становленні інформаційного 

суспільства в Україні. URL: https://veche.kiev.ua/journal/1827/ (дата звернення: 01.10.2025).
2.	 Девтеров І. В. Соціалізація людини у кіберпросторі : монографія. Київ : НТУУ «КПІ», 

2012. 360 с.
3.	 Девтеров  І.  В. Характер соціальної комунікації в мережі Інтернет. Теорія і практика 

управління соціальними системами: філософія, психологія, педагогіка, соціологія. Харків : 
Видавничий центр НТУ «ХПІ», 2011. Вип. 3. С. 66–72.

4.	 Девтеров  І.  В. Цифрова нерівність у кіберпросторі. Науковий вісник «Гілея». Збірник 
наукових праць. Київ : ВІР УАН, 2011. Вип. 48. С. 309–314.

5.	 Коростильов  Г.  Л. Трансформація розуміння техніки в дослідженнях Мартіна 
Гайдеґґера. Актуальні проблеми філософії та соціології. 2021. №  32. С.  53–57. URL:  
http://apfs.nuoua.od.ua/archive/32_2021/10.pdf (дата звернення: 01.10.2025).

6.	 Енциклопедія постмодернізму / за ред. Чарлза  Е.  Вінквіста, Віктора  Е.  Тейлора ; пер. 
з англ. В. Шовкун. Київ: Видавництво «Основи», 2003. 79 с. URL: https://archive.org/details/
postmodernizm/page/n13/mode/2up.

7.	 Йонас  Г. Принцип відповідальності. У пошуках етики для технологічної цивілізації / 
пер. з нім. Київ: Лібра, 2001. 400  с. URL: https://www.ji.lviv.ua/n28texts/jonas.htm (дата 
звернення: 01.10.2025).

8.	 Кузнецов  В., Кузнецова  К. Цифрова етика відповідальності у 
працях Л.  Флоріді. Вісник Харківського національного університету імені 
В. Н. Каразіна. Серія «Філософія. Філософські перипетії». 2025. №  72. С. 117–127. DOI:  
https://doi.org/10.26565/2226-0994-2025-72-11.

9.	 Komova  M.  V., Peleshchyshyn  A.  M. The Concepts of Philosophy of Information by 
Luciano Floridi. Visnyk of Kharkiv State Academy of Culture. 2019. №  55. P.  11–23. DOI: 
10.31516/2410-5333.055.02. URL: https://www.researchgate.net/publication/337030988_The_
Concepts_of_Philosophy_of_Information_by_Luciano_Floridi (дата звернення: 01.10.2025).

10.	 Nissenbaum  H. Privacy as Contextual Integrity. Washington Law Review. 2004. Vol.  79, 
Iss.  1. P.  119–158. URL: https://digitalcommons.law.uw.edu/wlr/vol79/iss1/10 (дата звернення: 
01.10.2025).

11.	 Ihde  D. Technology and the Lifeworld: From Garden to Earth. 2nd ed. Bloomington: 
Indiana University Press, 1990. 225  p. URL: https://iupress.org/9780253205605/
technology-and-the-lifeworld.

12.	 Pew Research Center. Americans’ views on privacy, surveillance and data use. 2023. 
URL: https://www.pewresearch.org/internet/2023/10/18/how-americans-view-data-privacy/ (дата 
звернення 30.10.2025).

13.	 Oxford Internet Institute. Annual digital society and algorithmic governance reports. 
University of Oxford. 2022–2024. URL: https://www.oii.ox.ac.uk 

14.	 UNESCO. Recommendation on the ethics of artificial intelligence. 2021. URL:  
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000381137 

15.	 UNESCO. Guidance for AI and digital transformation in education. 2023. URL:  
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386693.locale=en 

REFERENCES
1.	 Afanasiiev,  D. (2010). Rol Internet-merezhevykh spilʹnot u stanovlenni informatsiinoho 

suspilʹstva v Ukraini [The role of Internet communities in the formation of the information society 
in Ukraine]. Veche. Retrieved from https://veche.kiev.ua/journal/1827/ [in Ukrainian].

2.	 Devterov,  I.  V. (2012). Sotsializatsiia liudyny u kiberprostori [Human socialization in 
cyberspace]. Kyiv: NTUU “KPI”. [in Ukrainian].



173ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

3.	 Devterov,  I. V. (2011). Kharakter sotsialnoi komunikatsii v merezhi Internet [The nature of 
social communication on the Internet]. Teoriia i praktyka upravlinnia sotsialnymy systemamy: 
filosofiia, psykholohiia, pedahohika, sotsiolohiia, (3), 66–72. Kharkiv: Vydavnychyi tsentr NTU 
“KhPI”. [in Ukrainian].

4.	 Devterov, I. V. (2011). Tsyfrova nerivnistʹ u kiberprostori [Digital inequality in cyberspace]. 
Naukovyi visnyk “Hileia”, 48, 309–314. Kyiv: VIR UAN. [in Ukrainian].

5.	 Korostylov,  H.  L. (2021). Transformatsiia rozuminnia tekhniky v doslidzhenniakh Martina 
Haidehhera [Transformation of the understanding of technology in the research of Martin 
Heidegger]. Aktualʹni problemy filosofiï ta sotsiolohiï, 32, 5357. Retrieved from  http://apfs.nuoua.
od.ua/archive/32_2021/10.pdf [in Ukrainian].

6.	 Winkvist,  C.  E., & Taylor,  V.  E. (Eds.). (2003). Entsyklopediia postmodernizmu 
[Encyclopedia of postmodernism] (V.  Shovkun, Trans.). Kyiv: Osnovy. Retrieved from  
https://archive.org/details/postmodernizm/page/n13/mode/2up [in Ukrainian].

7.	 Jonas,  H. (2001). Pryntsyp vidpovidalʹnosti: U poshukakh etyky dlia tekhnolohichnoï 
tsyvilizatsiï [The imperative of responsibility: In search of an ethics for the technological 
civilization] (Trans. from German). Kyiv: Libra. Retrieved from https://www.ji.lviv.ua/n28texts/
jonas.htm [in Ukrainian].

8.	 Kuznetsov,  V., & Kuznetsova,  K. (2025). Tsyfrova etyka vidpovidalʹnosti u pratsiakh 
L.  Floridi [Digital ethics of responsibility in the works of L.  Floridi]. Visnyk Kharkivsʹkoho 
natsionalʹnoho universytetu imeni V. N. Karazina. Seriia “Filosofiia. Filosofsʹki perypetiï”, 72, 
117–127. https://doi.org/10.26565/2226-0994-2025-72-11 [in Ukrainian].

9.	 Komova,  M.  V., & Peleshchyshyn,  A.  M. (2019). The concepts of philosophy of 
information by Luciano Floridi. Visnyk of Kharkiv State Academy of Culture, 55, 11–23. 
https://doi.org/10.31516/2410-5333.055.02. Retrieved from https://www.researchgate.net/
publication/337030988_The_Concepts_of_Philosophy_of_Information_by_Luciano_Floridi 

10.	 Nissenbaum,  H. (2004). Privacy as contextual integrity. Washington Law Review, 79(1), 
119–158. Retrieved from https://digitalcommons.law.uw.edu/wlr/vol79/iss1/10 

11.	 Ihde, D. (1990). Technology and the lifeworld: From garden to earth (2nd ed.). Indiana 
University Press. Retrieved from https://iupress.org/9780253205605/technology-and-the-lifeworld 

12.	 Pew Research Center. (2023). Americans’ views on privacy, surveillance 
and data use. Retrieved from https://www.pewresearch.org/internet/2023/10/18/
how-americans-view-data-privacy/ 

13.	 Oxford Internet Institute. (2022–2024). Annual digital society and algorithmic governance 
reports. University of Oxford. Retrieved from https://www.oii.ox.ac.uk 

14.	 UNESCO. (2021). Recommendation on the ethics of artificial intelligence. Retrieved from 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000381137 

15.	 UNESCO. (2023). Guidance for AI and digital transformation in education. Retrieved from 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386693.locale=en 

Kuznetsov Vadym Serhiiovych
Master of Philosophy, Lecturer at the Cycle Commission on Combined Armed  

and general education disciplines
Military Non-Commissioned Officers College 

Ivan Kozhedub Kharkiv National Air Force University
4A, Dynamivska str., Kharkiv, Ukraine

orcid.org/0009-0006-5143-306X 

ETHICAL RESPONSIBILITY FOR THE “DIGITAL SELF”:
IDENTITY AND PRIVACY IN VIRTUALITY

Problem. The article examines the philosophical problem of the ontology of the “digital self” 
and the urgent necessity to develop a new ethical-legal model for preserving personal identity and 
privacy under the dominance of information and communication technologies and the expansion 
of the Infosphere. Traditional ethical and legal paradigms inherited from the analog era are 



174 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

increasingly inadequate for regulating phenomena generated by Big Data, algorithmic governance, 
and pervasive digital surveillance. Privacy is shown to shift from an individual right to a 
fundamental ontological condition for the realization of free will and the formation of an authentic 
personality.

The purpose of this work is to provide a philosophical justification of ethical responsibility in the 
digital environment, aimed at protecting the ontological integrity of the human self as it emerges at 
the intersection of physical and virtual realms. Special attention is paid to grounding the value of 
autonomy and authenticity in a context of intensified data extraction and digital profiling.

Methods. To achieve this aim, dialectical and comparative approaches are applied in 
combination with ontological, axiological, and socio-philosophical analysis. The theoretical 
foundation includes M.  Heidegger’s concepts of technology and Bestand, L.  Floridi’s philosophy 
of information and notion of the inforg in the Infosphere, H.  Nissenbaum’s theory of contextual 
integrity of privacy, and H. Jonas’s principle of responsibility.

Results.The study finds that digitalization generates an ontological shift whereby the human 
“I” is compelled to function as an “inforg” integrated into the Infosphere. This condition entails 
the risk of reducing the individual to Bestand – an accounted, profiled, and exploitable resource 
within systems of surveillance capitalism, threatening the authenticity and inherent value of human 
existence. The concept of privacy is critically reinterpreted, and contextual integrity is defended 
as a more adequate ethical framework: violations of privacy arise not merely from data collection 
but from breaches of context-specific informational norms. Preservation of these norms becomes 
essential for maintaining ontological integrity. The analysis substantiates the need for an expanded 
digital ethics that shifts from individual action to anticipatory evaluation of long-term technological 
risks. It also highlights socio-philosophical consequences of digital surveillance – digital 
panopticism and fluid modernity – which engender self-censorship and erosion of the authentic self.

Key words: ontology, digital self, Infosphere, inforg, privacy, contextual integrity, ethical 
responsibility, principle of responsibility.

Дата надходження статті: 29.10.2025
Дата прийняття статті: 17.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



175ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 004.8:37.01:7.07
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-21

Мохонько Віталій Анатолійович
аспірант кафедри соціальної філософії,
філософії освіти та освітньої політики

Українського державного університету імені Михайла Драгоманова
вул. Пирогова, 9, Київ, Україна
orcid.org/0009-0001-0574-7555

АКСІОЛОГІЧНІ ТА ПРАКСЕОЛОГІЧНІ ЗАСАДИ ВИКОРИСТАННЯ 
ТЕХНОЛОГІЙ НА ОСНОВІ ШТУЧНОГО ІНТЕЛЕКТУ У НАВЧАННІ  

ТА ПРАКТИЦІ КРЕАТИВНИХ ІНДУСТРІЙ

Актуальність. У статті здійснено комплексний філософський аналіз аксіологічних та 
праксеологічних засад інтеграції технологій штучного інтелекту (ШІ) у навчальний процес 
та професійну діяльність у креативних індустріях. Мета дослідження – проаналізувати 
фундаментальні виклики, які генеративний ШІ ставить перед традиційними уявленнями про 
творчість, авторство та автентичність. Методологія дослідження є міждисциплінарною 
та поєднує: філософську герменевтику (для інтерпретації взаємодії «людина–алгоритм» 
як діалогу й співтворчості), концептуальний аналіз базових понять (авторство, автентич-
ність, цінність), аксіологічну реконструкцію нормативних дилем і критичний дискурс-аналіз 
правових та політичних позицій щодо ШІ. Праксеологічний блок реалізовано через порівняль-
ну оцінку генеративних інструментів у навчальних і професійних кейсах, з фокусом на транс
формацію робочих процесів та когнітивні наслідки для здобувачів і фахівців креативних ін-
дустрій. На завершальному етапі застосовано синтез і теоретичне моделювання освітніх 
інтервенцій та етичних кодексів із подальшою експертною валідацією й сценарним аналізом. 
Результати. На основі аналізу філософських концепцій креативності (М. Боден), інформа-
ційної етики (Л. Флоріді) та герменевтики (Г.-Г. Гадамер) розроблено методологічну рамку 
для осмислення нової екосистеми взаємодії «людина-алгоритм». У роботі систематизова-
но ключові аксіологічні дилеми, зокрема юридичну невизначеність авторства, девальвацію 
традиційних навичок та етичні проблеми алгоритмічної упередженості. Праксеологічний 
вимір досліджено через аналіз трансформаційного впливу генеративних інструментів на 
робочі процеси та когнітивні наслідки їх використання. На основі виявлених проблем має 
бути означений напрямок їх вирішення, включаючи адаптацію освітніх програм та розробку 
етичних кодексів, спрямованих на збереження людського виміру у творчому процесі.

Ключові слова: штучний інтелект, креативні індустрії, філософія освіти, аксіологія, 
праксеологія, генеративний ШІ, інформаційна етика, авторство, візуальний дизайн.

Вступ. Інтеграція генеративного штучного інтелекту (ШІ) у креативні індустрії є фунда-
ментальним зрушенням, що торкається аксіологічних та праксеологічних засад творчої діяль-
ності. На відміну від попередніх технологій, що автоматизували переважно механічні аспекти 
праці, сучасні генеративні моделі втручаються у сфери, що традиційно вважалися прерогати-
вою людської свідомості: формування ідей, естетичне судження та генерування унікальних 
візуальних форм [1]. Ця ситуація вимагає глибокого філософського осмислення, оскільки тра-
диційні освітні моделі виявляються не готовими до цієї трансформації.

Для детального аналізу феномену необхідно вийти за межі суто інструментального по-
гляду на ШІ. Більш продуктивною є розгляд нової реальності через призму «інфосфери», 
запропоновану філософом Лучано Флоріді [2]. У цій парадигмі ШІ постає не як пасивний ін-
струмент, а як активний інформаційний агент, що змінює саму екологію створення та сприй-
няття сенсів. Це дозволяє перейти від вузьких технічних питань до фундаментальних етич-
них та освітніх проблем. Історичні аналогії, як-от винайдення фотографії, не повною мірою 

© Мохонько В. А., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



176 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

відображають унікальність моменту, адже генеративний ШІ не фіксує чи редагує реальність, 
а синтезує нову, що створює екзистенційні виклики поняттям автентичності та істини. Для 
українського освітнього простору розробка виваженої, гуманістично орієнтованої стратегії 
інтеграції ШІ є нагальною потребою, що відповідає цілям, закладеним у стратегії розвитку 
вищої освіти в Україні [3].

Мета та завдання дослідження. Метою цього дослідження є здійснення комплексного фі-
лософського аналізу ціннісних (аксіологічних) та практичних (праксеологічних) засад інте-
грації штучного інтелекту в креативні індустрії та освіту, та на цій основі розробка гіпотетич-
них моделей для його етичної та педагогічно доцільної імплементації. 

Методи дослідження. Для досягнення мети застосовано комплексний методологічний 
підхід. Теоретичний аналіз включає герменевтичний метод для інтерпретації філософських 
текстів М. Боден [1], Л. Флоріді [2] та Г.-Г. Гадамера [4], а також концептуальний аналіз для 
уточнення понять «авторство», «автентичність». Компаративний аналіз використовується для 
дослідження праксеологічного аспекту проблеми шляхом порівняння провідних генеративних 
інструментів. Критичний дискурс-аналіз застосовується для вивчення суспільних наративів, 
юридичних документів (зокрема, позиції Бюро з авторських прав США) та етичних кодексів. 
На завершальному етапі використовуються синтез та моделювання для розробки конструктив-
них, теоретично обґрунтованих моделей освітніх програм та педагогічних стратегій.

Виклад основного матеріалу. Для уникнення поверхневих оцінок впливу ШІ на сферу 
креативних індустрій необхідно закласти філософсько-методологічний фундамент. Роботи 
Маргарет Боден пропонують структуровану класифікацію творчих процесів, продуктивну 
для аналізу можливостей ШІ [1]. Боден демістифікує креативність, розглядаючи її не як міс-
тичний акт натхнення, а як аспект людського інтелекту, що ґрунтується на повсякденних ког-
нітивних здібностях. Вона виділяє три форми креативності: комбінаторну (нові поєднання іс-
нуючих ідей), дослідницьку (відкриття нового в межах існуючого стилю) та трансформаційну 
(докорінна зміна концептуального простору) [1, c. 350–351]. Для глибшого розуміння фено-
мену креативності необхідно детальніше проаналізувати запропоновані дослідницею форми.

Комбінаторна креативність полягає у створенні нових, незвичних поєднань вже існуючих 
ідей. Прикладами можуть слугувати поетичні метафори, колажі або наукові аналогії. Цей тип 
креативності вимагає багатого запасу знань та здатності знаходити несподівані зв’язки між різ-
ними концептуальними областями. Генеративні моделі ШІ демонструють видатні можливості 
саме в цій сфері. Здатність таких моделей, як Sora, Midjourney, Nano-Banana тощо, генерувати 
зображення на основі, здавалося б, непоєднуваних текстових запитів, наприклад, «астронавт їде 
верхи на коні в стилі Ван Гога» (Рис.1), є яскравим проявом комбінаторної креативності. 

Рис. 1. Зображення створено генеративною моделлю Google Nano-Banana  
за вказаним запитом

 



177ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Алгоритм, оперуючи величезними масивами даних, знаходить і візуалізує статистичні 
зв’язки між поняттями, які для людської свідомості можуть здаватися далекими. Потенціал 
комбінаторної креативності інструментів на основі ШІ робить значний внесок у зміни прин-
ципів роботи сфери візуального дизайну.

Дослідницька креативність відбувається в межах уже існуючого концептуального просто-
ру – певного стилю мислення, набору правил чи жанру (наприклад, тональна гармонія в му-
зиці, напрям у живописі або певний архітектурний стиль). Дослідницька креативність поля-
гає у відкритті нових, раніше не реалізованих можливостей усередині існуючого простору. 
Боден порівнює це з дослідженням невідомих доріг на вже існуючій мапі. Генеративний ШІ 
виявляється надзвичайно потужним інструментом для такого роду досліджень. Коли користу-
вач просить Midjourney створити зображення в стилі конкретного митця, він, по суті, доручає 
алгоритму дослідити концептуальний простір цього стилю, генеруючи нові варіації, які сам 
митець, можливо, ніколи б не створив. Це дозволяє митцям та дизайнерам швидко «прото-
типувати» ідеї, досліджувати стилістичні варіації та розширювати межі власного бачення, не 
виходячи за рамки обраного стилю. В свою чергу, це піднімає питання авторства і проблема-
тику інтелектуальної власності. 

Третя, і найглибша форма – трансформаційна креативність. Вона полягає не в дослідженні 
існуючого концептуального простору, а в його докорінній зміні, у створенні абсолютно нових 
правил. Це той тип креативності, який ми асоціюємо з революційними проривами в науці та 
мистецтві. Відкриття нових концепцій є найбільш складною і фундаментальною роботою яка 
створює нові сенси та зрушує горизонти сфер людської діяльності. Саме тут, на думку бага-
тьох дослідників, пролягає межа можливостей сучасного ШІ.

Таким чином, класифікація Боден дозволяє перевести дискусію з безплідного питання «Чи 
може машина творити?» у значно більш конструктивну площину. А саме, дає відповідь які 
типи творчих процесів може підтримувати, автоматизувати чи посилювати ШІ, а які залиша-
ються унікальною людською прерогативою. Це розмежування є ключовим для подальшого 
аналізу як праксеологічних змін у робочих процесах, так і для розробки адекватних освітніх 
стратегій. Воно показує, що роль людини не зникає, а трансформується від творця-виконавця 
до творця-концептуаліста, стратега.

Якщо концепції Боден допомагають структурувати наше розуміння творчого процесу, то 
філософія Лучано Флоріді надає потужну етичну та онтологічну рамку для аналізу середо-
вища, в якому цей процес відбувається [2]. Флоріді стверджує, що цифрова революція є не 
просто технологічною, а четвертою великою революцією в історії людства (після Коперни-
ка, Дарвіна та Фрейда), яка фундаментально змінює наше самосприйняття та наше місце у 
світі [6]. Він вводить поняття «інфосфери» – нового середовища існування, де інформація є 
первинною субстанцією. У даній парадигмі люди і алгоритми ШІ є «інфоргами» (інформацій-
ними організмами). Флоріді пропонує інформаційну етику як макро-етику, що фокусується на 
здоров’ї інфосфери в цілому. Етичні проблеми, пов’язані з ШІ, як упередженість та діпфей-
ки, розглядаються у формі інформаційного забруднення. Такий підхід вимагає від креативних 
фахівців взяти на себе роль відповідальних архітекторів інфосфери, дотримуватись мораль-
них та етичних критеріїв [2]. 

Якщо теорія Боден структурує сам творчий акт, а етика Флоріді окреслює середовище, в 
якому він відбувається, то філософська герменевтика, зокрема ідеї Ганса-Георга Гадамера, 
пропонують модель для опису самого процесу взаємодії між людиною та штучним інтелек-
том. Філософська герменевтика Гадамера пропонує модель для опису процесу взаємодії між 
людиною та ШІ як діалогу та співтворчості [4]. Традиційно така взаємодія розглядається як 
процес де штучний інтелект є пасивним інструментом підконтрольним людині або ж навпа-
ки, повною заміною творцю. Герменевтичний підхід дозволяє побачити третій підхід – шлях 
діалогу та співтворчості. Процес розуміння, за Гадамером, є рухом по герменевтичному колу, 
що можемо екстраполювати на практику промпт-інжинірингу. Коли користувач вводить пер-
ший текстовий запит (промпт) у систему, він діє на основі свого «перед-розуміння» того, що 



178 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

він хоче отримати, і того, як, на його думку, працює система. Згенерований ШІ результат є 
відповіддю алгоритму, яка майже ніколи не буває ідеальною з першого разу. Ця відповідь, 
однак, змінює початкове уявлення користувача. Він бачить, що саме система зрозуміла, які 
аспекти його ідеї вона втілила вдало, а які спотворила. На основі цієї нової інформації ко-
ристувач коригує та уточнює свій запит, ініціюючи новий виток герменевтичного кола. Цей 
ітеративний процес уточнення промптів, який є основою роботи з сучасними генеративними 
інструментами, і є практичною реалізацією герменевтичного діалогу.

 Ітеративний процес уточнення запитів є практичною реалізацією герменевтичного діало-
гу, в якому відбувається злиття бачень людини та машини. Ключовою навичкою стає гермене-
втична компетенція, здатність до глибокого розуміння та критичної інтерпретації. Роль люди-
ни трансформується з автора-деміурга на автора-інтерпретатора.

Інтеграція ШІ ставить під сумнів фундаментальні цінності про унікальність авторства, 
автентичність твору та цінність майстерності. Питання хто є автором твору, створеного за 
допомогою ШІ стало центральним у сучасних дебатах. Бюро з авторських прав США, дотри-
муючись доктрини авторства людини, відмовляє в наданні захисту творам, повністю згенеро-
ваним ШІ, що було закріплено у судовій справі Thaler v. Perlmutter [5]. Водночас Бюро розріз-
няє категорії творів «створені ШІ» та «створені за допомогою ШІ». В другому випадку захист 
можливий за умови достатнього творчого внеску людини. За цією юридичною невизначені-
стю стоїть глибша філософська дилема автентичності, чи може твір бути автентичним, якщо 
він не є результатом унікального людського досвіду та свідомих намірів? [6].

Масове впровадження ШІ може призвести до девальвації традиційних мистецьких нави-
чок. Навички, що раніше вимагали років навчання, тепер можуть бути симульовані алгорит-
мом. Проте відбувається не стільки тотальна девальвація, скільки зміна акцентів у понятті 
майстерності. Цінність переноситься з технічного виконання на мета-навички, такі як кон-
цептуальне мислення, критична оцінка та стратегічне бачення. Криза традиційної майстерно-
сті є передусім педагогічною проблемою, що вимагає переорієнтації навчального процесу на 
розвиток саме тих компетенцій, які ШІ не може замінити [7].

Широке застосування ШІ оголює і глибокі етичні проблеми. Системна упередженість в ал-
горитмах відтворює та посилює існуючі в суспільстві стереотипи. Технології генерації реа-
лістичних зображень відкривають можливості для створення діпфейків, що підриває довіру 
до візуальної інформації. Легкість та швидкість генерації контенту можуть призвести до зне-
цінення мистецтва, перетворюючи його на стандартизований масовий товар. Ці проблеми є 
проявом фундаментальної властивості ШІ-систем. Вони оптимізують результат на основі ста-
тистичних закономірностей, ігноруючи етичний та культурний контекст, що переносить тягар 
відповідальності на людину.

У розгляді поставлених питань не можемо опускати праксеологічний вимір. Технології ШІ 
змінюють повсякденну діяльність та робочі процеси фахівців. Аналіз інструментів, таких як 
Adobe Firefly, Midjourney тощо, показує спільну тенденцію до радикального прискорення та 
автоматизації раніше трудомістких етапів творчого процесу. Це підвищує продуктивність та 
змінює структуру творчого процесу, зміщуючи фокус з рутинного виконання на стратегічне 
планування та генерацію ідей. Існують різні підходи до інтеграції ШІ. Від «корпоративного» 
(Adobe Firefly), що акцентує на юридичній безпеці, до «стартапного» (Midjourney), що пріо-
ритезує інноваційність, іноді за рахунок зсуву етичних норм. 

Варто зазначити проблематику котра полягає в самому дизайні генеративних моделей на 
основі ШІ. Оскільки створення такої системи вимагає обробки алгоритмом значної бази кон-
тенту для навчання, чи можна вважати подобну дію порушенням прав власників інтелекту-
альної власності матеріалів, а відтворення образів за допомогою алгоритмів штучного інте-
лекту – піратством? Це питання вилилось у судовий позов корпорацій Disney та Universal 
проти стартапу Midjourney. Можемо припустити, фінальне рішення у судовій справі подібно-
го масштабу значним чином може сформувати юридичние та етичне розуміння застосування 
ШІ, використання інструментів на основі нейронних мереж у створенні візуального дизайну.



179ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Трансформація творчих робочих процесів впливає на когнітивні навички користувачів, 
породжуючи дихотомію між доповненою креативністю та ризиками когнітивного розванта-
ження. Надмірна залежність від зовнішніх інструментів може знижувати власну здатність до 
критичного та творчого мислення [8]. Дослідження показують, що ШІ може сприяти конвер-
гентному мисленню (пошук єдиного правильного рішення), але водночас пригнічувати ди-
вергентне мислення (генерування безлічі ідей). Когнітивний вплив ШІ значною мірою за-
лежить від педагогічної моделі його застосування. Необхідно навчати методам критичного, 
рефлексивного та майстерного використання технологій.

Ключ до успішної адаптації до новітніх інструментів лежить у перебудові освітніх про-
грам. Аналіз передових практик світових освітніх центрів (MIT, Parsons School of Design) 
свідчить про перехід від парадигми «навчання інструментам» до «навчання критичній взає-
модії з екосистемою». Інноваційні програми характеризуються міждисциплінарністю, акцен-
том на критичному мисленні та етиці, проектно-орієнтованим навчанням та гуманістичною 
орієнтацією. Доцільним видається інтеграція в навчальні плани таких модулів, як «Цифро-
ва етика та інтелектуальна власність», «Критичний аналіз алгоритмічних систем» та «Про-
мпт-інжиніринг як герменевтична практика».

Освітні реформи мають бути доповнені розробкою чітких етичних орієнтирів для профе-
сійної спільноти. Рамковий етичний кодекс має базуватися на принципах прозорості (марку-
вання ШІ-контенту), людського нагляду та відповідальності, справедливості та інклюзивності 
(боротьба з упередженнями), поваги до інтелектуальної власності та безперервного навчання 
та діалогу. Впровадження цих принципів допоможе сформувати більш стійке та відповідаль-
не середовище для інтеграції ШІ.

Висновки. Проведене дослідження аксіологічних та праксеологічних засад використання 
технологій на основі штучного інтелекту в креативних індустріях та освіті дозволяє зробити 
висновок, що ми є свідками незворотного процесу, який виходить далеко за межі простого 
технологічного оновлення. Інтеграція генеративного ШІ спричиняє фундаментальні зрушен-
ня, що породжують глибокі ціннісні конфлікти та вимагають докорінної перебудови прак-
тик. Центральні аксіологічні дилеми розгортаються навколо кризи традиційних уявлень про 
авторство, автентичність та цінність людської майстерності. Юридична невизначеність стату-
су ШІ-згенерованих творів, поєднана з філософськими питаннями про роль інтенціональнос-
ті та досвіду у мистецтві, створює стан нормативної невизначеності. Водночас праксеологічні 
трансформації, що полягають у радикальному прискоренні та автоматизації творчих проце-
сів, несуть у собі як значний потенціал для підвищення ефективності, так і приховані ризики, 
пов’язані з когнітивним розвантаженням та атрофією фундаментальних навичок.

Ключова теза полягає в необхідності переходу від інструментального розуміння ШІ до 
екосистемного. Розгляд ШІ як пасивного інструмента є не доречним. Доцільнішою є модель, 
що базується на концепції «інфосфери» Л. Флоріді, де ШІ постає як активний інформаційний 
агент. Такий підхід вимагає розвитку мета-навичок: критичного мислення, етичної рефлек-
сії та герменевтичної компетенції. Загалом, явище застосування штучного інтелекту потребує 
комплексного та міждисциплінарного осмислення. Необхідне подальше дослідження для ви-
роблення підходу до його використання у навчанні та практиці, котре дозволить мінімізувати 
визначені ризики та потенційні негативні ефекти.

 Відповідь на ці виклики лежить у площині гуманітарного знання та свідомих освітніх зу-
силь. Збереження людського виміру творчості в епоху ШІ постає як головне завдання сучас-
ної філософії освіти та дизайну, що полягає в пошуку нових форм гармонійного симбіозу, де 
технологія посилює, а не заміщує людину.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Boden M. A. Creativity and artificial intelligence. Artificial Intelligence. 1998. 103 (1–2). 

С.  347–356.
2.	 Floridi L. The Logic of Information: A Theory of Philosophy as Conceptual Design. Oxford : 

Oxford University Press, 2019.



180 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

3.	 Міністерство освіти і науки України. Стратегія розвитку вищої освіти в Україні 
на 2021–2030 роки. Київ : МОН, 2020. URL: https://mon.gov.ua/static-objects/mon/sites/1/
rizne/2020/09/25/rozvitku-vishchoi-osviti-v-ukraini-02-10-2020.pdf (дата звернення: 08.10.2025).

4.	 Гадамер Г.-Ґ. Істина і метод. Т. 1: Герменевтика I: Основи філософської герменевтики. 
Київ : Юніверс, 2000.

5.	 Thaler v. Perlmutter: Human Authors at the Center of Copyright? Kluwer Copyright Blog, 
2025, 08.04.2025. URL: https://legalblogs.wolterskluwer.com/copyright-blog/thaler-v-perlmutter-
human-authors-at-the-center-of-copyright/ (дата звернення: 28.10.2025).

6.	 U.S. Copyright Office. Copyright Registration Guidance: Works Containing Material 
Generated by Artificial Intelligence. Federal Register, 2023, 88 (59), С. 16190–16194.

7.	 Loh K. K., Kanai R. How has the Internet reshaped human cognition? The Neuroscientist. 
2016. 22 (5). С. 506–520.

8.	 Wolf M. Reader, Come Home: The Reading Brain in a Digital World. New York : Harper, 
2018.

9.	 Kelly S. D. A Philosopher’s Case Against AI Art. The New York Times, 2019.

REFERENCES
1.	 Boden, M. A. (1998). Creativity and artificial intelligence. Artificial Intelligence, 103(1–2), 

pp. 347–356. 
2.	 Floridi, L. (2019). The Logic of Information: A Theory of Philosophy as Conceptual Design. 

Oxford: Oxford University Press. 256 p. 
3.	 Ministerstvo osvity i nauky Ukrainy. (2020). Stratehiia rozvytku vyshchoi osvity v Ukraini 

na 2021–2030 roky [Strategy for the Development of Higher Education in Ukraine 2021–2030]. 
Kyiv: MON. Retrieved October 8, 2025, from https://mon.gov.ua/static-objects/mon/sites/1/
rizne/2020/09/25/rozvitku-vishchoi-osviti-v-ukraini-02-10-2020.pdf [in Ukrainian].

4.	 Hadamer, H.-H. (2000). Istyna i metod. T. 1: Hermenevtyka I: Osnovy filosofskoi 
hermenevtyky [Truth and Method. Vol. 1: Hermeneutics I: Foundations of Philosophical 
Hermeneutics]. Kyiv: Yunivers. [in Ukrainian].

5.	 Thaler v. Perlmutter: Human Authors at the Center of Copyright? (2025, April 8). 
Kluwer Copyright Blog. Retrieved October 28, 2025, from https://legalblogs.wolterskluwer.com/
copyright-blog/thaler-v-perlmutter-human-authors-at-the-center-of-copyright/

6.	 U.S. Copyright Office. (2023). Copyright Registration Guidance: Works Containing 
Material Generated by Artificial Intelligence. Federal Register, 88(59), pp. 16190–16194.

7.	 Loh, K. K., & Kanai, R. (2016). How has the Internet reshaped human cognition? The 
Neuroscientist, 22(5), pp. 506–520. 

8.	 Wolf, M. (2018). Reader, Come Home: The Reading Brain in a Digital World. New York: 
Harper. 272 p. 

9.	 Kelly, S. D. (2019). A Philosopher’s Case Against AI Art. The New York Times.

Mokhonko Vitalii Anatoliiovych
Postgraduate Student at the Department of Social Philosophy,

Philosophy of Education and Educational Policy
Dragomanov Ukrainian State University

9, Pyrogova str., Kyiv, Ukraine
orcid.org/0009-0001-0574-7555

AXIOLOGICAL AND PRAXEOLOGICAL PRINCIPLES OF USING TECHNOLOGIES 
BASED ON ARTIFICIAL INTELLIGENCE IN TEACHING AND PRACTICE WITHIN 

THE CREATIVE INDUSTRIES

Problem. The article presents a comprehensive philosophical analysis of the axiological 
and praxeological foundations for integrating artificial intelligence (AI) technologies into the 
educational process and professional practice within the creative industries. Purpose. The purpose 
of the study is to analyze the fundamental challenges that generative AI poses to traditional notions 



181ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

of creativity, authorship, and authenticity. Methods. The research methodology is interdisciplinary 
and combines: philosophical hermeneutics (for interpreting the interaction of “human–algorithm” 
as dialogue and co-creation), conceptual analysis of basic concepts (authorship, authenticity, 
value), axiological reconstruction of normative dilemmas, and critical discourse analysis of legal 
and political positions on AI. The praxeological block was implemented through a comparative 
assessment of generative tools in educational and professional cases, with a focus on the 
transformation of work processes and cognitive consequences for applicants and professionals 
in the creative industries. At the final stage, synthesis and theoretical modeling of educational 
interventions and ethical codes were applied with further expert validation and scenario analysis. 
Results. The study reveals fundamental challenges that generative AI poses to traditional 
conceptions of creativity, authorship, and authenticity. Drawing on philosophical conceptions of 
creativity (Margaret A. Boden), information ethics (Luciano Floridi), and hermeneutics (Hans-
Georg Gadamer), the study develops a methodological framework for interpreting the emerging 
human–algorithm interaction ecosystem. The paper systematizes key axiological dilemmas, 
including the legal indeterminacy of authorship, the devaluation of traditional skills, and the 
ethical problem of algorithmic bias. The praxeological dimension is examined through analysis of 
the transformational impact of generative tools on workflows and the cognitive consequences of 
their use. On the basis of the identified problems, the study delineates directions for their resolution, 
including the adaptation of educational curricula and the development of ethical codes aimed at 
preserving the human dimension of the creative process.

Key words: artificial intelligence, creative industries, philosophy of education, axiology, 
praxeology, generative AI, information ethics, authorship, visual design.

Дата надходження статті: 02.11.2025
Дата прийняття статті: 17.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



182 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

УДК 2-1:111.42:130.2(4)”15/17”
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-22

Соколовський Олег Леонідович
доктор філософських наук, професор, 

професор кафедри філософії та політології 
Житомирського державного університету імені Івана Франка 

вул. Велика Бердичівська, 40, Житомир, Україна
orcid.org/0000-0003-2228-3040

ДУХОВНИЙ ДОСВІД І ГУМАНІСТИЧНА АНТРОПОЛОГІЯ У РЕЛІГІЙНОМУ 
ДИСКУРСІ РАННЬОМОДЕРНОЇ ЄВРОПИ

Актуальність дослідження. Філософсько-релігієзнавчий аналіз духовного досвіду та 
гуманістичної антропології визначається актуальністю через необхідність наукового пе-
реосмислення феномену релігійного раціоналізму як світоглядного підґрунтя формування 
нової антропологічної парадигми, яка інтегрує релігійну свідомість, моральну саморефлек-
сію та філософію розуму. Антитринітарна доктрина розглядається як форма духовно-ін-
телектуальної опозиції догматизму й авторитарній сакралізації, яка започатковує пере-
хід від схоластичної метафізики до феноменології віри та етики відповідальності. Метою 
дослідження – аналіз філософських і релігієзнавчих засад антитринітарного мислення, 
виявлення його методологічних орієнтирів і гносеологічних меж, а також з’ясування його 
ролі у формуванні етичного гуманізму та індивідуалістично орієнтованої духовності. 
Теоретико-методологічна основа дослідження. Методологічну основу дослідження ста-
новлять методи історико-філософської реконструкції, контекстуального аналізу та ре-
лігієзнавчої герменевтики, які дали змогу простежити еволюцію релігійного раціоналізму 
від морально-етичної доктрини до концепції духовної самореалізації людини. Результати 
дослідження. Встановлено, що антитринітарна традиція репрезентує важливий етап 
становлення європейської філософії релігії, у межах якої релігійна віра переосмислюється як 
інтелектуально осмислений акт духовної волі. З’ясовано, що відмова від догматичного три-
нітаризму не мала деструктивного характеру, а відкривала нові горизонти релігійного пі-
знання, зорієнтовані на гідність, свободу та відповідальність особи. Доведено, що в межах 
антитринітарної філософії формується інтелектуальна модель, у якій теологічні, етичні й 
пізнавальні виміри поєднуються в єдину концепцію морального універсуму. Ця модель постає 
передвісником новоєвропейського просвітницького гуманізму та підґрунтям для подальшого 
розвитку філософської антропології, раціональної теології та етики свободи совісті. 

Ключові слова: духовність, духовний досвід, релігійний дискурс, антропологія, доктрина, 
раціоналізм, просвітництво, гуманізм, інтелектуальне мислення, пізнання.

Вступ. Проблематика антитринітарної думки у європейській інтелектуальній історії посі-
дає особливе місце, оскільки віддзеркалює складний процес духовної емансипації людини 
від середньовічної схоластики до нового типу мислення, зорієнтованого на розум, досвід і 
моральну відповідальність. В епоху Ренесансу та Реформації, коли традиційні догматич-
ні структури християнського світогляду почали зазнавати кризи, саме антитринітарний рух 
виявився одним із перших спроб переосмислення віри у координатах філософського раціона-
лізму. Його інтелектуальні джерела сягають гуманістичної ідеї гідності людини, віри у силу 
розуму та можливість морального самовдосконалення як шляху до Бога.

Актуальність дослідження зумовлена потребою глибшого осмислення антитринітаризму 
як явища, що вийшло далеко за межі богословської полеміки і стало чинником формуван-
ня нової духовної культури Європи. Йдеться не лише про реформаторську критику догмату 
Трійці, а про фундаментальний філософський злам у розумінні релігійної віри: від безумов-
ного прийняття авторитету до інтелектуального пошуку істини. У цьому сенсі антитриніта-

© Соколовський О. Л., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



183ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ризм постає як форма релігійного просвітництва, у якій поєднано гуманістичну філософію, 
моральний реалізм і гносеологію віри.

Особливої уваги заслуговує східноєвропейський контекст поширення антитринітарної 
думки, де ідеї розумного богопізнання, свободи совісті та духовної рівності поєдналися з 
традиціями православного гуманізму та ренесансного індивідуалізму. У цьому культурному 
середовищі формується унікальний тип релігійної свідомості, що спирається не лише на бі-
блійні джерела, а й на досвід морального життя, історичну пам’ять та етичну інтуїцію. Саме 
в межах цієї традиції зароджується нове розуміння людини як духовної істоти, покликаної до 
співтворчості з Божим розумом через працю, моральну дію і пізнання.

Звернення до антитринітарної традиції відкриває нові перспективи вивчення духовної іс-
торії Європи, в якій взаємодія віри та розуму стала засадничим принципом становлення мо-
дерної релігійної свідомості. Цей феномен дозволяє простежити, як у межах ранньомодер-
ного релігійного дискурсу формується антропологічно-гуманістична концепція віри як вияву 
не догматичної покори, а творчої духовної дії, спрямованої на пізнання істини через свободу, 
розум і любов.

Метою статті є філософсько-релігієзнавчий аналіз основ антитринітарного світогляду в 
контексті розвитку ранньомодерної думки та визначення його місця у становленні гуманіс-
тичної парадигми європейської культури. У відповідності до мети у статті поставлені такі 
завдання: 1) проаналізувати зміст і філософсько-релігієзнавчі засади основних текстів ан-
титринітарної традиції, у яких відображено становлення раціоналістичної христології та мо-
рального гуманізму; 2) визначити роль освітньої, перекладацької й просвітницької діяльності 
унітаріїв у формуванні нової моделі релігійної свідомості ранньомодерної доби; 3) розкрити 
значення антитринітарного руху для розвитку європейської філософії релігії та становлення 
антропологічної парадигми духовності.

Методологія дослідження базується на комплексі філософських і релігієзнавчих методів, 
спрямованих на всебічне осмислення антитринітарної традиції в контексті духовно-інтелек-
туальної культури ранньомодерної доби. Зокрема, історико-філософський метод застосовано 
для аналізу етапів розвитку антитринітарної думки, виявлення зв’язків із реформаційними та 
гуманістичними течіями; герменевтичний метод використано для інтерпретації змісту тек-
стів антитринітарних мислителів, аналізу символічних і смислових структур їхніх творів, а 
також для виявлення внутрішніх зв’язків між релігійними ідеями, моральними принципами 
та соціокультурним контекстом їх виникнення; феноменологічний метод дав змогу досліди-
ти релігійний досвід антитринітаризму як форму духовного самопізнання, у якій віра постає 
не як догмат, а як акт розумного й морального утвердження людської гідності; аксіологічний 
метод використано для виявлення морально-етичних орієнтирів у антитринітарній думці, зо-
крема концепцій свободи совісті, рівності, гідності праці та духовної автономії особистості 
як виявів універсальної ціннісної системи європейського гуманізму.

Результати дослідження. Ранньомодерна доба стала періодом глибоких духовних зру-
шень, у межах яких відбувалося переосмислення засад віри, моральності та природи людини. 
Європейська інтелектуальна культура XVI–XVII ст. поступово відходила від середньовічної 
схоластичної догматики, утверджуючи гуманістичне бачення світу, у якому релігійна свідо-
мість поєднувалася з раціональним осмисленням духовного досвіду. Людина постає не лише 
як об’єкт божественного задуму, а як активний учасник духовного творіння, здатною до мо-
ральної дії, пізнання і внутрішнього самовдосконалення.

У цьому контексті зароджується новий тип релігійно-філософського мислення, що по-
єднує богословський пошук із філософською рефлексією над сутністю віри, розуму та мо-
ральної свободи. Саме ранньомодерний гуманізм відкриває шлях до розуміння духовності 
як особистісного досвіду не лише предмета вірування, а й сфери свідомої дії, у якій лю-
дина пізнає себе через служіння істині та добру. Так формується гуманістична антропо-
логія, що утверджує цінність людської особистості, її гідності та права на вільне духовне 
самовираження.



184 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Актуальність такого підходу полягає в тому, що він дозволяє розглядати духовний досвід 
не як абстрактну богословську категорію, а як конкретну форму життєвої практики, у якій 
моральне, інтелектуальне й релігійне взаємодіють у межах єдиного світоглядного поля. Цей 
перехід від догматичної традиції до внутрішньо пережитої духовності особливо виразно 
проявився у реформаційних ідейних рухах, що прагнули осучаснити розуміння християнської 
істини.

Саме в цій духовно-інтелектуальній атмосфері формується нове бачення релігійної свідо-
мості, у якому істина постає не як зовнішній припис, а як результат внутрішнього морального 
пізнання. Цей процес виявився у діяльності мислителів, чиї твори стали важливою частиною 
ранньомодерного пошуку гармонії між релігійною вірою, раціональним мисленням і етични-
ми принципами гуманізму.

Значущим явищем антитринітарної літератури став твір Петра Гонезія «Про Сина Божо-
го, людину Христа», який репрезентував ранній етап формування социніанської христоло-
гії. Його праця викликала широкий резонанс серед сучасників: відомо, що Петро Вергарій 
назвав її «жахливою», стверджуючи, що в ній «вчення аріан постає в оновленому вигля-
ді» [1, с. 96]. Як послідовний антитринітарій, Гонезій піддав сумніву догмат Трійці [2, s. 257], 
відкидаючи метафізичну ідею співвічного єства Осіб Божества.

Він також заперечував практику хрещення немовлят, вважаючи її невідповідною євангель-
ській традиції та суперечливою з точки зору природного розуму. На думку Гонезія, хрещен-
ня має бути усвідомленим актом віри, а не обрядом спадкової належності. Більшість його 
проповідей і трактатів спрямована проти церковно-феодальної системи, яку він розглядав 
як прояв духовного рабства. Його ідеї соціальної рівності, пацифізму та критика експлуа-
тації стали важливою частиною етико-гуманістичної доктрини социніанства, що набувала 
поширення серед лівого крила литовських і українських антитринітаріїв [3, с. 99]. Саме у 
цих проповідях формуються засади християнського пацифізму, який пізніше стане однією з 
провідних рис соціально-етичної програми унітаризму.

Видатне місце серед теоретиків социніанства посідає також Андрій Вишоватий – філо-
соф, теолог і публіцист, що у своїх працях прагнув поєднати релігію розуму з етикою праці. 
У трактаті «Про релігію, співвідносну з розумом» він твердив, що Біблія є єдиним джерелом 
істини, однак зрозуміти її можливо не лише вірою, а й силою розуму [4, s. 30–31]. Для Вишо-
ватого віра і розум постають не антагоністами, а взаємодоповнювальними шляхами пізнання 
Божої волі.

На його переконання, світогляд людини може бути істинним навіть тоді, коли він не спира-
ється безпосередньо на Святе Письмо, але підтверджується життєвим досвідом і науковим пі-
знанням [5, s. 174]. Таким чином, мислитель утверджував антропологічно-гуманістичну кон-
цепцію релігії, де розумна й моральна діяльність людини є відбиттям Божого порядку у світі.

У своїх працях Вишоватий підкреслює гідність праці як універсальної цінності – будь-яка 
праця, незалежно від її характеру, має духовний зміст і заслуговує на пошану, бо всі форми 
діяльності рівні перед Богом. У цьому контексті антропологічна категорія людини у Вишова-
того переходить у етичний вимір, де людина осмислюється як істота, покликана до моральної 
творчості, відповідальності та служіння.

Серед філософської спадщини социніанства особливе місце належить трактату відомо-
го богослова й педагога Яна Крелля «Про Бога і Його атрибути», у якому автор намагається 
осмислити проблему Божественної сутності через призму раціонально-онтологічного мис-
лення. Крелль відходить від традиційних схоластичних схем і розвиває ідею, згідно з якою 
Бог не може бути осягнутий природним шляхом, тобто через емпіричне або чисто філософ-
ське спостереження. Звідси постає його пантеїстична концепція, що прагне синтезувати 
трансцендентне і матеріальне, духовне й природне начала.

У цьому трактуванні всесильність і безсмертя Бога не є безмежними в метафізичному сен-
сі, а визначаються межами, де Божественна активність не порушує сутності матерії. Автор 
наголошує, що Святий Дух постає як внутрішня субстанція, присутня в усьому істинному 



185ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

бутті, що пронизує космос і надає матеріальному світові різноманітних форм і конфігура-
цій [6, с. 174]. Через дію Святого Духа, як посередника між творінням і Творцем, матеріаль-
не наближається до духовного, а процес творіння розуміється не як одноразовий акт, а як 
постійне впорядковування природи Богом.

Це тлумачення виявляє ліберально-раціоналістичні тенденції мислителя, який фактично 
ототожнює божественний і духовний світи, розглядаючи їх у єдності вічного буття. Для Крел-
ля Бог і матерія не протистоять одне одному, а взаємозумовлюють і взаємодоповнюють своє 
існування, утворюючи гармонійний космос, у якому трансцендентне діє через іманентне. Та-
ким чином, він розглядає творіння як вияв Божественного розуму, що впорядковує природний 
світ, а не стоїть поза ним.

Іншим помітним представником раннього социніанського інтелектуалізму був Мартин 
Чехович – богослов, письменник і педагог, автор твору «Християнські розмови» (1575), у 
якому здійснено морально-етичну кодифікацію християнської поведінки в дусі антитринітар-
ного гуманізму. Чехович класифікує громадянські й релігійні обов’язки людини, формулюю-
чи основний принцип життя віруючого як наслідування морального способу життя Христа. 
Це наслідування передбачає самозречення, покірність перед життєвими випробуваннями та 
сприйняття їх як прояву Божої волі, скерованої на перевірку віри [7, s. 111].

Мислитель підкреслює важливість дотримання християнських обрядів, розглядаючи 
їх не як формальність, а як необхідну умову збереження духовної цілісності Церкви. Їхнє 
занедбання, на його думку, призводить до деградації релігійного досвіду і втрати самої сут-
ності віри. Чехович утверджує ідею промислительної детермінації: навіть тілесна або мо-
ральна шкода, заподіяна людині, має сприйматися як частина Божого задуму, яку віруючий не 
повинен оскаржувати.

Єдиною прийнятною формою «війни» для християнина, за Чеховичем, є внутрішня бо-
ротьба з власними пристрастями та гріховними бажаннями [1, с. 95]. Його етика людинолюб-
ства виявляється у категоричному відкиданні помсти, оскільки відплата суперечить христи-
янському милосердю. Навіть звернення до суду для вирішення особистих образ він вважає 
морально неприйнятним, оскільки правдивий послідовник Христа не має права принижувати 
себе або ближнього у земських справах.

Водночас Чехович демонструє помірковану критику державних інституцій, стверджуючи, 
що влада часто служить прикриттям для людей, далеких від морально-етичних засад. У його 
трактуванні ідеальна держава не повинна мати надмірної кількості адміністративних струк-
тур; кожен громадянин має виконувати свої функції відповідно до природних схильностей і 
здібностей. Використання службового становища у власних інтересах він розцінює як пору-
шення морального закону.

Вагомий внесок у розвиток науково-освітньої традиції социніанства здійснив Іоахим Стег-
ман, знаний педагог Раківської школи. Його праця «Institutionum Mathematica» (1630), що 
стала підсумком багаторічної викладацької діяльності, являє собою зразок раціоналістично-
го синтезу педагогіки, філософії та математики. У розділі «Геометрія», присвяченому учне-
ві Юрію Немиричу, Стегман аргументовано доводить практичну доцільність математичного 
знання, вбачаючи в ньому не лише інструмент пізнання природи, а й засіб удосконалення 
людського розуму [8, с. 107].

Його трактат охоплює виклад основ геометрії, арифметики, теорії десяткових дробів і ло-
гарифмів, що уможливлювало поєднання емпіричного і теоретичного знання. Автор приділяє 
увагу історії наукових відкриттів, згадуючи імена Миколая Коперника та інших видатних єв-
ропейських математиків, завдяки чому його праця набула енциклопедичного характеру. Для 
Стегмана наука постає як морально-раціональна діяльність, покликана виховувати людину 
розумну, помірковану й відповідальну, тобто особистість, спроможну пізнавати світ у гармо-
нії з Божим порядком.

Значним є й внесок Яна Ліцинія Немисловського, котрий репрезентував гуманістичний 
напрям у социніанській педагогіці. Йому належить навчальний посібник з логіки «Посібник 



186 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

для оволодіння вченням Аристотеля» (1586), що мав на меті систематизувати логічні основи 
раціонального мислення. Цей твір виконував подвійну функцію – дидактичну й світоглядну, 
адже автор прагнув не лише навчити логічних прийомів аргументації, а й виховати в учня 
здатність до критичного осмислення віри.

У праці «Сентенції, необхідні у житті» Немисловський упорядкував збірку духовно-мо-
ральних настанов, які мали формувати в людині чесноти, що відповідають природному зако-
ну добра. Мислитель розглядав виховання як процес гармонізації розуму, волі та почуттів, що 
наближає людину до усвідомлення свого покликання [1, с. 97]. Власний філософський стиль 
автора поєднував педагогічну ясність із релігійним гуманізмом. Його трактат вирізняється 
мовною оригінальністю, він містить повчальні тексти кількома європейськими мовами, що 
відображає міжркультурний характер социніанської освітньої традиції.

Окреме місце в інтелектуальній спадщині социніанства посідає «Апологія» Євстафія Кис-
іля, твір, який досі залишається мало дослідженим в українській релігієзнавчій науці. Напи-
сана польською мовою під псевдонімом Г. Діпліца, ця праця стала полемічною відповіддю на 
«Апологію» Мелетія Смотрицького, спрямовану проти представників реформаційного руху – 
Стефана Зизанія, Ортолога, Костянтина Острозького та Христофора Філалета.

Текст «Апології» свідчить про складну релігійно-культурну ідентичність Кисіля. Будучи 
вихідцем із православного середовища, він, перейнявшись антитринітарними ідеями, не по-
риває зв’язку зі східнохристиянською традицією, що сформувала його світогляд. У числен-
них пасажах автор із жалем говорить про занепад рідної культури, закликаючи шляхетство 
«забути розпусне життя, що довело нас до такої простоти» [9, s. 330]. Така риторика засвід-
чує його національно-культурну ангажованість і прагнення поєднати релігійне оновлення з 
духовним відродженням народу.

Євстафій Кисіль виступає в ролі захисника Христофора Філалета, православного мис-
лителя-гуманіста, який прагнув обстоювати права Церкви перед натиском католицизму 
[9,  s.  616–617]. У своїй аргументації Кисіль виходить за межі конфесійної полеміки: він 
стає адвокатом не лише Філалета, а й усього православного люду, трактуючи його боротьбу 
як вияв духовного опору культурному поневоленню. У цьому сенсі він виступає моральним 
посередником між протестантською реформою та східнохристиянським гуманізмом, відстою-
ючи ідею єдності віри, розуму й національної гідності [9, s. 616].

Прагнення унітаріїв поширити Боже Слово рідною мовою знайшло своє яскраве втілення 
у перекладацькій діяльності руських діячів антитринітарного середовища, які розглядали пе-
реклад Святого Письма не лише як мовний акт, а як богословсько-культурну місію, спрямова-
ну на духовне пробудження народу.

Одним із таких прикладів є незавершений переклад Євангелія, від Матвія, Марка та по-
чаток від Луки, виконаний Василем Тяпинським, який спирався на польськомовний Новий 
Заповіт Симона Будного. Цей переклад, що став важливою пам’яткою східнослов’янської ду-
ховної культури, отримав ґрунтовне висвітлення у низці сучасних досліджень. У преамбулі 
до своєї праці Тяпинський пояснює мотиви звернення до перекладацької діяльності, вбачаю-
чи своє покликання у тому, щоб зробити Євангеліє доступним для народу через використання 
зрозумілої, живої мови [10, с. 1].

Автор виразно формулює критичне ставлення до церковної влади, яка, на його думку, 
занедбала не лише школу, культуру й духовне виховання, але й саме Слово Боже, обмеживши 
його використання чужими мовами [10, с. 2–3]. У цьому він убачає ознаку духовної деграда-
ції, що віддаляє людей від істини. Як приклад для наслідування Тяпинський наводить досвід 
інших європейських народів, які, усвідомивши цінність національної мови, переклали Біблію 
власною мовою і тим самим зміцнили духовну автономію своїх спільнот [10, с. 3–4]. Його 
позиція репрезентує релігійно-гуманістичну програму социніанства, у центрі якої ідея духов-
ного просвітництва та свободи віросповідання.

Вартий уваги і переклад Євангелія слов’яно-руською мовою, здійснений Василем Нега-
левським у 1589 р., який також був натхненний гуманістичними ідеалами й реформаційними 



187ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

впливами. У вступі до свого твору Негалевський підкреслює, що метою перекладу є допомо-
га простим людям у пізнанні біблійної істини, оскільки істинне розуміння Писання можливе 
лише через вільне тлумачення [11, с. 10, 12]. Його переклад подається як духовна місія, адре-
сована «кожному віруючому, хто прагне осягнути смисл Слова Божого».

Таким чином, переклад Негалевського не лише продовжує традицію унітаристського бі-
блійного гуманізму, але й свідчить про вплив социніанських ідей на православне середовище. 
У цей період, тобто наприкінці XVI – у першій половині XVII ст., з православних інтелек-
туальних кіл виходить новий корпус полемічної літератури, в якому простежується активна 
рецепція антитринітарної думки.

Важливим свідченням цієї рецепції є записи невідомого автора, датовані першою трети-
ною XVII ст., знайдені на полях Острозької Біблії. Ці записи, написані у вимогливій, афорис-
тичній формі, містять критику ієрархічної структури католицької церкви, особливо духовен-
ства, котре, на думку автора, «заплямувало моральний образ служителів культу» [12]. У цих 
нотатках міститься протест проти посередницької ролі священиків між Богом і людиною, що 
свідчить про глибокий вплив вільнодумних антитринітарних ідей.

Автор категорично відкидає поклоніння хресту та іконам, наголошуючи на внутрішньому 
духовному зв’язку людини з Богом, а не на зовнішніх формах культу. За своєю сутністю ці 
погляди мають богумильське забарвлення, що демонструє філософську близькість до тради-
цій раціоналістичного містицизму Східної Європи. На думку дослідників, автор маргіналій 
був, очевидно, представником православного культурного середовища, який зазнав впливу 
антитринітарної проповіді, хоча остаточно не долучився до неї.

Його позиція виявляє релігійний синкретизм перехідної доби: між вірністю православ’ю 
та потягом до свободи релігійної думки. Через свої нотатки він прагнув поглибити віру через 
розум, узгодити особисте релігійне переконання з універсальною Божою істиною, що свід-
чить про зародження в православному середовищі нової рефлексивної, індивідуалістично-гу-
маністичної релігійності.

Висновки. У підсумку проведеного дослідження встановлено, що антитринітарна інтелек-
туальна традиція XVI–XVII століть постала не лише як богословський рух, спрямований про-
ти тринітарної догматики, а як цілісний світоглядний і культурно-філософський феномен, що 
істотно вплинув на становлення європейської духовності ранньомодерної доби. У межах цієї 
традиції відбувається глибока трансформація релігійного мислення від схоластичного розу-
міння віри до її трактування як розумного, морально й духовно усвідомленого акту. Антитри-
нітаризм формує новий тип релігійної свідомості, у якій віра і розум не протиставляються, а 
постають взаємодоповнювальними шляхами до пізнання істини.

Важливою рисою антитринітарного руху є його антропологічна спрямованість. Люди-
на розглядається не як пасивний об’єкт божественної благодаті, а як активний співтворець 
морального космосу, покликаний до духовного самопізнання, відповідальності та етичної 
дії. Ця позиція виявляється у працях мислителів, які підкреслювали гідність праці, значення 
освіти, свободу совісті та рівність усіх перед Богом. Саме через осмислення цих цінностей 
антитринітаризм набув гуманістичного виміру, поєднавши релігійну віру з філософією мо-
рального вдосконалення.

Не менш значимим є освітній та перекладацький вимір антитринітарної діяльності, що 
засвідчив прагнення унітаріїв зробити Святе Письмо і релігійні знання доступними для на-
роду. Переклади, навчальні посібники та наукові трактати виконували функцію духовного 
просвітництва, сприяючи утвердженню релігійної толерантності й національно-культурного 
відродження. У цих зусиллях виявляється органічний зв’язок антитринітаризму з ренесанс-
ним ідеалом освіченої та морально вільної людини.

Отже, антитринітарна традиція ранньомодерної Європи виявляється одним із ключових 
чинників формування філософії релігії як сфери, що інтегрує віру, розум і моральну свідо-
мість. Її вплив простежується у становленні гуманістичної етики, у розвитку раціонально-
го богопізнання та у зміцненні переконання, що істинна духовність невіддільна від свободи 



188 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

совісті, освіти й морального вдосконалення. Відтак антитринітаризм можна розглядати як 
одну з важливих складових європейської духовної модерності, таку, що поєднала теологічне 
мислення з філософською рефлексією, а віру із розумом і моральною дією.

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Соколовський О. Л. Трансформація віровчення релігійного об’єднання польських братів 

у другій половині XVI ст. Українська полоністика. 2012. Випуск 9. С. 120–129.
2.	 Ogonowski  Z. Wiara i rozum w doktrynach religijnych socynian i locke’a. Studia nad 

arianizmem. Warszawa, 1959. S. 425–450.
3.	Соколовський  О.  Л. Теоретико-методичні засади наукових досліджень процесів 

інституалізації релігійних організацій нового часу. Актуальні проблеми філософії та 
соціології. 2025. № 53. С. 96–101.

4.	Kawecka-Gryczowa A. Prasy Krakowa i Rakowa w słuźbie antytrynitaryzmu. Studia nad 
arianizmem. Warszawa, 1959. S. 263–330.

5.	 Ogonowski Z. Socynianizm polski. Warszawa: Wyd. wiedza powszechna, 1960. 252 s.
6.	 Історія релігії в Україні: у 10-ти т. К.: Світ Знань. Т. 5. Протестантизм в Україні. За ред. 

П. Яроцького. 2002. 424 с.
7.	 Świadkowie Jehowi Glośiciele Królestwa Bozego. Brooklyn: T-wo Świadkowie Jehowi, 

1995. 922 s.
8.	 Нічик  В. Гуманістичні і реформаційні ідеї на Україні ХVІ – початок ХVІІ ст. Київ: 

Наукова думка. 1990. 384 с.
9.	 Diplic G. Antapologia, albo Apologiey, która do przezacnego narodu Ruskiego. B.m.w., 1632. 

678 s.
10.	 Предисловие Василия Тяпинского к печатному Евангелию, изданному в Западной Руси 

около 1570 г. Киевская Старина. 1889. Кн. 1 Приложение. С. 1–9.
11.	 Огієнко  І. Новий Завіт в перекладі на українську мову Валентина Негалевського 

1581 р. Нарис з історії культурного життя старої Волині. Тарнов: б. в., 1922. 32 с.
12.	 Кралюк П. Острозька Біблія та її значення для розвитку богословської думки в Україні. 

Релігієзнавчі студії. 2017. URL: https://risu.ua/ostrozka-bibliya-ta-jiji-znachennya-dlya-rozvitku-
bogoslovskoji-dumki-v-ukrajini_n84125 (дата звернення: 08.08.2024).

REFERENCES
1.	 Sokolovskyi,  O.  L. (2012). Transformatsiia virovchennia relihiinoho obiednannia polskykh 

brativ u druhii polovyni XVI st. [Transformation of the creed of the religious association of Polish 
brothers in the second half of the 16th century.]. Ukrainska polonistyka. Vypusk 9. S. 120–129. 
[in Ukrainian].

2.	 Ogonowski, Z. (1959). Wiara i rozum w doktrynach religijnych socynian i lockea [Faith and 
Reason in the Religious Doctrines of the Socinians and Locke]. Studia nad arianizmem. Warszawa. 
S. 425–450. [in Polish].

3.	 Sokolovskyi,  O.  L. (2025). Teoretyko-metodychni zasady naukovykh doslidzhen protsesiv 
instytualizatsii relihiinykh orhanizatsii novoho chasu [Theoretical and methodological foundations 
of scientific research into the processes of institutionalization of religious organizations in modern 
times.]. Aktualni problemy filosofii ta sotsiolohii. № 53. S. 96–101. [in Ukrainian].

4.	 Kawecka-Gryczowa,  A. (1959). Prasy Krakowa i Rakowa w słuźbie antytrynitaryzmu 
[The  press of Krakow and Raków in the service of antitrinitarianism]. Studia nad arianizmem. 
Warszawa. S. 263–330. [in Polish].

5.	 Ogonowski,  Z. (1960). Socynianizm polski [Polish Socinianism]. Warszawa: Wyd. wiedza 
powszechna. 252 s. [in Polish].

6.	 Istoriia relihii v Ukraini: u 10-ty t. (2002). [History of Religion in Ukraine: in 10 volumes]. 
K.: Svit Znan. T. 5. Protestantyzm v Ukraini. Za red. P. Yarotskoho. 424 s. [in Ukrainian].

7.	 Świadkowie Jehowi Glośiciele Królestwa Bozego. (1995). [Jehovah’s Witnesses Proclaimers 
of God’s Kingdom]. Brooklyn: T-wo Świadkowie Jehowi. 922 s. [in Polish].

8.	 Nichyk, V. (1990). Humanistychni i reformatsiini idei na Ukraini KhVI – pochatok KhVII st. 
[Humanistic and Reformation Ideas in Ukraine in the 16th – Early 17th Centuries.]. Kyiv: Naukova 
dumka. 384 s. [in Ukrainian].



189ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

9.	 Diplic,  G. (1632). Antapologia, albo Apologiey, która do przezacnego narodu Ruskiego 
[Antapologia, or Apology, which to the noble Russian nation]. B.m.w.. 678 s. [in Polish].

10.	 Predyslovye Vasylyia Tiapynskoho k pechatnomu Evanhelyiu, yzdannomu v Zapadnoi 
Rusy okolo 1570 h. (1889). [Humanistic and Reformation Ideas in Ukraine in the 16th – Early 17th 
Centuries.]. Kyevskaia Staryna. Kn.1 Prylozhenye. S. 1–9. [in Ukrainian].

11.	 Ohiienko,  I. (1922). Novyi Zavit v perekladi na ukrainsku movu Valentyna Nehalevskoho 
1581 r. Narys z istorii kulturnoho zhyttia staroi Volyni [The New Testament translated into 
Ukrainian by Valentyn Negalevsky in 1581. An essay on the history of cultural life of old Volhynia]. 
Tarnov: b. v.. 32 s. [in Ukrainian].

12.	 Kraliuk,  P. (2017). Ostrozka Bibliia ta yii znachennia dlia rozvytku bohoslovskoi dumky 
v Ukraini [The Ostroh Bible and its significance for the development of theological thought in 
Ukraine]. Relihiieznavchi studii. URL: https://risu.ua/ostrozka-bibliya-ta-jiji-znachennya-dlya-
rozvitku-bogoslovskoji-dumki-v-ukrajini_n84125 (data zvernennia: 08.08.2024). [in Ukrainian].

Sokolovskyi Oleh Leonidovych
Doctor of Philological Sciences, Professor, 

Professor at the Department of Philosophy and Political Science
Zhytomyr Ivan Franko State University

40, Velyka Berdychivska str., Zhytomyr, Ukraine
orcid.org/0000-0003-2228-3040

SPIRITUAL EXPERIENCE AND HUMANISTIC ANTHROPOLOGY  
IN THE RELIGIOUS DISCOURSE OF EARLY MODERN EUROPE

Problem. The philosophical and religious analysis of spiritual experience and humanistic 
anthropology is determined by its relevance due to the need for scientific rethinking of 
the phenomenon of religious rationalism as a worldview basis for the formation of a new 
anthropological paradigm that integrates religious consciousness, moral self-reflection and 
philosophy of mind. The anti-trinitarian doctrine is considered as a form of spiritual and 
intellectual opposition to dogmatism and authoritarian sacralization, which initiates the transition 
from scholastic metaphysics to the phenomenology of faith and ethics of responsibility. The purpose 
of the study is to analyze the philosophical and religious foundations of anti-trinitarian thinking, 
identify its methodological guidelines and epistemological boundaries, as well as clarify its role 
in the formation of ethical humanism and individualistically oriented spirituality. Theoretical and 
methodological basis of the research. The methodological basis of the study is the methods of 
historical and philosophical reconstruction, contextual analysis and religious hermeneutics, which 
made it possible to trace the evolution of religious rationalism from a moral and ethical doctrine to 
the concept of spiritual self-realization of man. Research results. It has been established that the 
anti-trinitarian tradition represents an important stage in the formation of the European philosophy 
of religion, within which religious faith is reinterpreted as an intellectually meaningful act of 
spiritual will. It has been found that the rejection of dogmatic trinitarianism was not destructive in 
nature, but opened new horizons of religious knowledge, oriented towards the dignity, freedom and 
responsibility of the individual. It has been proven that within the anti-trinitarian philosophy an 
intellectual model is formed in which theological, ethical and cognitive dimensions are combined 
into a single concept of the moral universe. This model becomes a harbinger of modern European 
enlightened humanism and a basis for the further development of philosophical anthropology, 
rational theology, and the ethics of freedom of conscience.

Key words: spirituality, spiritual experience, religious discourse, doctrine, rationalism, 
enlightenment, humanism, intellectual thinking, cognition.

Дата надходження статті: 23.10.2025
Дата прийняття статті: 06.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



190 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

УДК 005.1:17:001.8
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-23

Кийков Олексій Юрійович
кандидат філософських наук,

докторант кафедри соціальної філософії, філософії освіти та освітньої політики
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова

вул. Пирогова, 9, Київ, Україна
оrcid.org/0000-0001-8368-6367

КОМУНІКАЦІЙНИЙ МЕНЕДЖМЕНТ І ДЕМОКРАТИЧНІ ЦІННОСТІ:  
ФІЛОСОФСЬКІ ЗАСАДИ ПУБЛІЧНОГО УПРАВЛІННЯ 

В ПОСТІНДУСТРІАЛЬНОМУ СУСПІЛЬСТВІ

Актуальність проблеми зумовлена переходом публічного управління до мережевих форм 
взаємодії, де якість комунікацій безпосередньо визначає легітимність рішень і довіру грома-
дян. Фрагментація каналів, зростання ролі цифрових платформ та етичні ризики алгорит-
мічних медіацій вимагають філософськи обґрунтованої моделі, що поєднує норми демокра-
тичних цінностей із практиками щоденного управління. Мета дослідження – обґрунтувати 
комунікаційний менеджмент як механізм інституціоналізації демократичних цінностей у 
гібридних публічних організаціях та операціоналізувати відповідні індикатори. Методоло-
гічно стаття спирається на інтерпретативну парадигму та концепт практичної мудро-
сті (фронезис) у сучасних прочитаннях менеджменту, інтегруючи герменевтичний аналіз, 
етичну оцінку рішень і підходи до пояснюваності технологій. Емпірично використано змі-
шаний дизайн: цілеспрямований контент-аналіз офіційних комунікацій органів місцевого 
самоврядування та освітніх установ, вебаналітику, кейс-стаді двох гібридних організацій 
і 18 напівструктурованих інтерв’ю з управлінцями та модераторами. Результати демон-
струють, що ефективність комунікацій формується триєдиною логікою «фронезис – пу-
блічність – підзвітність» (ФПО-модель). По-перше, фронезис лідерства проявляється у 
наявності етичних чек-листів, пояснювальних записок до рішень і ритуалів публічної рефлек-
сії; це зменшує конфліктність та підвищує сприйняття справедливості. По-друге, публіч-
ність, забезпечена синхронізованими каналами (офіційні сайти, відкриті дані, соціальні ме-
режі), корелює зі зростанням поінформованості та участі за умови доступних форматів і 
регулярності оновлень. По-третє, підзвітність стає змістовною, коли існує трасування 
пропозицій громадян, задані SLA на відповіді та квартальні звіти з логікою прийняття рі-
шень. У поєднанні з принципами пояснюваності аналітичних інструментів це дає стабіль-
не підвищення індексів довіри, скорочення конфліктних кейсів і краще врахування пропозицій 
стейкґолдерів. Запропонована операціоналізація ФПО-моделі надає практичні орієнтири для 
розроблення політик, тренінгів модерації та аудитів комунікацій у публічному секторі.

Ключові слова: комунікаційний менеджмент, демократичні цінності, фронезис, публіч-
ність, підзвітність, гібридні організації, публічне управління, етична модерація, пояснюва-
ність технологій.

Вступ. Комунікаційний менеджмент у публічному секторі стає визначальним чинни-
ком ефективності управління в добу мережевої раціональності. Умови постіндустріального 
суспільства висувають вимоги до прозорості, швидкості зворотного зв’язку та нормативної 

ФІЛОСОФІЯ ТА МЕНЕДЖМЕНТ  
СОЦІОКУЛЬТУРНОЇ ДІЯЛЬНОСТІ

© Кийков О. Ю., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



191ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

підзвітності перед громадянами. Саме тут демократичні цінності набувають інструменталь-
ного виміру як стандарти взаємодії держави й суспільства. Гібридні організаційні форми 
поєднують бюрократичні та мережеві логіки, що змінює режими комунікації та прийняття 
рішень. Філософські підвалини практичної мудрості (фронезис) пропонують методологіч-
ний каркас для оцінки якості публічної комунікації та моральної валідності управлінських 
рішень.

Постає потреба поєднати теоретичні засади філософії управління з емпіричним аналізом 
реальних кейсів. Стаття пропонує таке поєднання, зосереджуючись на українському публіч-
ному секторі та суміжних організаціях освіти.

Мета статті – обґрунтувати філософські засади комунікаційного менеджменту як меха-
нізму інституціоналізації демократичних цінностей у публічному управлінні постіндустрі-
альної доби, а також емпірично дослідити зміст, канали та ефекти публічних комунікацій у 
вибраних органах влади й освітніх установах. Завдання включають: уточнення поняттєвого 
апарату (фронезис, підзвітність, штучна мудрість), розробку дизайну змішаного досліджен-
ня, контент-аналіз повідомлень, напівструктуровані інтерв’ю з управлінцями, аналіз кейсів гі-
бридних практик і формулювання практичних рекомендацій.

Методологічну основу становить інтерпретативна парадигма з опорою на філософію 
практичної мудрості Арістотеля в сучасних прочитаннях менеджменту [7, 12]. Застосовано 
герменевтичний аналіз смислів публічних повідомлень, етичну оцінку управлінських рішень, 
а також концепцію медіацій технологій, що впливають на формування та «розвантаження» 
мудрості у процесах прийняття рішень [11, 14]. У роботі також використано підходи транс-
дисциплінарного огляду до зв’язку між мудрістю, стійкістю та етикою в бізнесі й публічному 
секторі [6].

Емпіричну частину побудовано як змішане дослідження. Проведено цілеспрямований 
контент-аналіз офіційних повідомлень і пресрелізів органів місцевого самоврядування та 
університетів, доповнений напівструктурованими інтерв’ю з управлінцями щодо прак-
тик діалогу, залучення, прозорості та підзвітності. Для кейс-аналізу відібрано гібридні ор-
ганізації освітнього профілю, що поєднують публічне завдання й мережеві інструменти 
комунікації [2, 4, 5, 9].

Результати. Поняттєва реконструкція показала, що «комунікаційний менеджмент» у пу-
блічному секторі слід тлумачити як цілеспрямоване проєктування каналів, форматів і норм 
взаємодії зі стейкґолдерами. Його ядром є поєднання інформування, консультацій та співтво-
рення політик у легітимних публічних просторах. Фронезис слугує мірилом якості цих про-
цесів, бо поєднує знання, досвід і етичну чутливість. Гібридні структури потребують балан-
сування між ієрархічною координацією і мережевою ініціативою [2, 12]. Такий баланс не є 
суто технічною проблемою, а має ціннісний вимір. Відповідно, демократичні цінності кон-
ституюють критерії для оцінки результативності комунікації. Вони визначають межі допусти-
мого у модерації, таргетуванні, візуалізації даних та зворотному зв’язку [6, 7].

Інтерв’ю з управлінцями виявили чотири бар’єри: ресурсні обмеження, фрагментацію 
каналів, нормативну невизначеність та низьку залученість громадян. Респонденти наголо-
шували на бракові часу для осмисленої модерації. Водночас вони визнавали, що стандарти 
прозорості підвищують якість рішень. Проблемою є адаптація мови повідомлень до різних 
аудиторій. Технологічні інструменти полегшують таргетування, але зростає етичний ризик 
маніпуляції. Це потребує етичних чек-листів і фреймів відповідального лідерства [9, 13]. 
У практиках, де лідери демонстрували фронезис, бар’єри пом’якшувалися [7, 12]. Зворотний 
зв’язок ставав регулярнішим і предметнішим [6, 13].

Кейс-аналіз гібридної освітньої організації показав поєднання мережевих інструментів 
участі з адміністративними процедурами. Рішення щодо навчальних програм супроводжува-
лися відкритими обговореннями, онлайн-консультаціями та публікацією протоколів. Це спри-
яло зростанню довіри серед залучених стейкґолдерів. Успіх був зумовлений чітким регла-
ментом розгляду пропозицій. Комунікаційний дизайн забезпечував відстежуваність внесків і 



192 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

прозорість відмов. Лідерські практики спиралися на практичну мудрість у конфліктах інте-
ресів [7, 8]. Інституційно це відбувалося на межі формальних і неформальних каналів [2, 4]. 
Водночас залишалися виклики узгодження термінів і рішень [6, 12].

У другому кейсі орган місцевого самоврядування впровадив регулярні «діалогові сесії» з 
громадою. Сесії поєднували презентацію даних з модерацією малих груп. Питання бюдже-
ту та просторового розвитку ставали предметом співтворення. Практики показали, що пу-
блічність без підзвітності не гарантує довіри. Ключем була наявність механізму відповіді на 
кожну пропозицію. Це узгоджується з літературою про мудрість і стійкість як умови трива-
лої легітимності [6]. Лідерство проявлялося у вмінні утримувати різні інтереси в спільному 
полі смислів [9, 13]. Технологічні інструменти лише посилювали або послаблювали ці якості 
[11, 14].

Аналіз каналів засвідчив, що соціальні мережі слугують швидкими вікнами публічності, 
але мають високий ризик поляризації. Офіційні вебсайти забезпечують архівацію та фор-
мальну підзвітність, проте менш придатні для живого діалогу. Гібридні формати (онлайн-
опитування, відкриті дані, живі сесії) створюють найбільшу цінність. Вони поєднують про-
зорість із двостороннім обміном. Ефект залежить від наявності етичних протоколів модерації 
[6, 7]. Важливо проєктувати маршрути ескалації складних питань і механізми компенсації 
нерівності доступу. У практиках, де це зроблено, зростає відчуття співвласності рішень [5]. 
Це  узгоджується з підходами до фронезисного менеджменту [12, 13].

Емпіричні спостереження вказали на вагу «втілених» компетенцій модераторів: слухан-
ня, перефразування, прояснення ідей. Ці мікропрактики формують атмосферу довіри. Вони є 
носіями практичної мудрості в ситуаційних взаємодіях [7]. Там, де модерація редукується до 
протокольних формул, зворотний зв’язок деградує. Натомість живий діалог продукує спільні 
визначення проблеми. Такі визначення стають основою для легітимних рішень. Це узгоджу-
ється з дослідженнями про навчання мудрості в складних системах [8, 9]. Підготовка модера-
торів має включати етичні дилеми та рефлексивні практики [6, 12].

Технологічні медіації впливають на розподіл відповідальності за рішення. Частина оцін-
ки делегується алгоритмам і панелям візуалізації. Це «розвантажує» людську мудрість, але 
створює ризик втрати контексту [11, 14]. Найкращі практики поєднують аналітику з фронези-
сом лідера. Рішення супроводжуються пояснювальними записками й етичними коментарями. 
Громадяни отримують не лише результат, а й логіку його досягнення. Таким чином, підзвіт-
ність стає змістовною, а не лише формальною [6]. Це підсилює довіру та послаблює спокусу 
маніпуляції [7, 13]. Гібридні організації тут мають перевагу гнучкості [2, 4].

Інтерв’ю підтвердили, що організаційна стійкість корелює з практиками участі. Там, де 
участь регулярна й структурована, кризи долаються швидше. Мудрість лідерів проявляєть-
ся у здатності інтегрувати різні знання. Підприємницькі підходи до інновацій суміщаються 
з етичними зобов’язаннями перед громадою [6, 9]. Лідери описували це як «компас рішень» 
[7]. Паралельно формувалися ритуали публічної рефлексії, що підсилювали відповідальність. 
Цей ефект відповідає висновкам про фроенетичне лідерство й абсорбційну спроможність 
[13]. В освітніх установах це позначалося на якості навчальних програм [5].

Порівняння кейсів показало, що найкращі результати дає триєдина логіка: рефлексивність, 
публічність, підзвітність. Рефлексивність забезпечує осмислення вибору між альтернативами. 
Публічність створює видимість і доступність рішень. Підзвітність гарантує відповідність дій 
задекларованим цінностям. У сукупності вони формують «фронезисний контур» комуніка-
цій [7, 12]. Технології вбудовуються у цей контур як інструменти, а не як замінники мудрості 
[11,  14]. Такий підхід зменшує розрив між нормою та практикою. Він підвищує довіру гро-
мадян до публічних інституцій [6, 9].

На основі аналізу запропоновано концептуальну рамку «ФПО-моделі» (Фронезис–
Публічність–Підзвітність) для гібридних публічних організацій. Її операціоналізація вклю-
чає: етичні чек-листи для модерації, матриці каналів, протоколи відповіді на пропозиції, 
вимоги до пояснювальних записок і регулярні сесії публічної рефлексії. Рекомендовано 



193ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

впроваджувати тренінги практичної мудрості для лідерів і модераторів [7, 8]. Для технологіч-
ної складової–принципи пояснюваності та обмеження маніпулятивних практик [11, 14]. За-
пропонована рамка узгоджується з сучасними підходами до стійкості й етики [6, 9]. Вона та-
кож резонує з українськими дискусіями про місію освіти та публічного простору [1, 5]. Рамка 
придатна для масштабування в різних секторах (табл. 1).

Таблиця 1
Операціоналізація ФПО-моделі у публічних комунікаціях

Компонент Аналітичне 
визначення Ключові індикатори Джерела даних Очікуваний 

ефект

Фронезис 
(практична 
мудрість 
лідерства)

Здатність поєднати 
етичні чесноти, 
ситуаційне судження 
та контекстуальні 
знання у прийнятті 
рішень

Наявність етичних чек‑листів 
у протоколах; частка 
рішень із пояснювальними 
записками; кейси розв’язання 
дилем

Протоколи нарад; 
положення/
регламенти; 
інтерв’ю з 
керівниками/
модераторами

Зниження 
конфліктності, 
зростання довіри 
та якості рішень

Публічність 
(відкритість 
і доступність 
інформації)

Ступінь відкритого 
інформування 
та можливостей 
доступу/участі для 
стейкґолдерів

Регулярність публікацій; 
охоплення каналів; відкриті 
дані; доступність мов/
форматів

Офіційні сайти; 
соцмережі; 
реєстри відкритих 
даних; пресрелізи

Підвищення 
поінформованості 
та залучення 
громадян

Підзвітність 
(змістовна 
відповідаль
ність)

Наявність механізмів 
відповіді на 
пропозиції, звірення 
рішень із цінностями 
та цілями

SLA відповіді громадянам; 
мапа відстежуваності 
пропозицій; публічні звіти

Реєстри запитів/
звернень; публічні 
звіти; протоколи 
слухань

Зростання 
легітимності та 
зменшення скарг

Дизайн 
каналів 
комунікації

Поєднання 
ієрархічних та 
мережевих каналів 
під задачі політик

Матриця каналів 
(інформування/консультації/
співтворення); частка 
діалогових форматів

Політики 
комунікацій; 
дорожні карти; 
календарі подій

Більш якісний 
зворотний зв’язок 
і скорочення 
«символічних» 
консультацій

Модерація та 
фасилітація

Практики «втіленої» 
комунікаційної 
компетентності

Наявність протоколів 
модерації; тренінги; 
стандарти перефразування/
узгодження

Програми 
навчання; записи 
сесій; опитування 
учасників

Підвищення 
якості дискусій і 
конструктивності

Технологічні 
медіації 
(«штучна 
мудрість»)

Інструменти 
аналітики, що 
доповнюють (а не 
замінюють) людське 
судження

Пояснюваність 
аналітики; політика проти 
маніпулятивного таргетингу; 
журнал рішень

Аналітичні панелі; 
політики даних; 
логи прийняття 
рішень

Прозорість і 
зменшення 
ризиків 
упереджень

Участь 
стейкґолдерів

Структуровані 
механізми 
співтворення політик

Частка пропозицій, 
врахованих у рішеннях; 
різноманітність учасників; 
регулярність сесій

Реєстри 
пропозицій; 
списки учасників; 
рішення/накази

Підвищення 
співвласності 
рішень і 
резилієнтності

Результа
тивність 
комунікацій

Зв’язок комунікацій 
із політичними/
управлінськими 
результатами

Зміни в індексах довіри; 
час ухвалення; кількість 
конфліктних кейсів

Опитування 
довіри; реєстри 
скарг; таймінги 
процесів

Стійкіша 
легітимність і 
якість політик

Висновки. Комунікаційний менеджмент у публічному секторі постає як простір інститу-
ціоналізації демократичних цінностей через фроенетичні практики та етичні протоколи. Ем-
піричний аналіз показав, що змістовна підзвітність, структурована участь і пояснюваність 
технологічних інструментів підвищують довіру та якість рішень. Гібридні організації, поєд-
нуючи мережеві та ієрархічні логіки, потребують збалансованого дизайну каналів і процедур.

Запропонована ФПО-модель пропонує операційні кроки для впровадження: від етичних 
чек-листів модерації до протоколів відповіді на громадські пропозиції та регулярних се-
сій публічної рефлексії. Вона узгоджується з сучасними підходами до стійкості, лідерства 
та практичної мудрості, знаходячи підтримку в кейсах і свідченнях респондентів. Подальші 
дослідження можуть розширити емпіричну базу, протестувати метрики довіри та оцінити 
довготермінові ефекти на інституційну легітимність.



194 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Андрущенко В. П. Просвітницька одіссея розуму. Київ : Знання України, 2025. 524 с.
2.	 Кийков О. Ю. Філософія гібридного менеджменту як сучасної моделі управління в 

умовах змінних організаційних структур. Освітній дискурс. 2024. 50 (7–9). С. 105–115.
3.	 Кийков О. Ю. Фронезис у філософії гібридного менеджменту: як практична мудрість 

змінює сучасні організації. Наукове пізнання: методологія та технологія. 2025. 1 (55). 
С. 96–102.

4.	 Середа Г. В., Нестерук В. А. Дистанційні та гібридні моделі управління персоналом: 
теоретичний огляд і контент-аналіз. Економіка і організація управління. 2024. 2 (54). 
С. 100–108.

5.	 Терепищий С. О. Демократичні цінності в освітній практиці постіндустріального 
суспільства: адаптація ідей Дарона Аджемоґлу та Джеймса Робінсона. Наукові записки НаУ 
«Острозька академія». Серія «Філософія». 2024. 27. С. 48–54.

6.	 Business Ethics Quarterly Special Issue on “Wisdom and Sustainability: Transforming 
Business Ethics in Practice” (editorial/call). Business Ethics Quarterly. 2024. 34 (3). pp. 532–536.

7.	 D’souza S., Introna L. D. Recovering Aristotle’s Practice-Based Ontology: Practical Wisdom 
as Embodied Ethical Intuition. Journal of Business Ethics. 2023.189 (2). pp. 287–300.

8.	 Forsdike N. J., Baxter L. F., Town J. S. Rescuing the Princess: How Phronetic Wisdom Was 
Learned and Deployed on Britain’s Railways. Management Learning, 2024, online first.

9.	 Hallo L., Nguyen T., Chileshe N. Investigating practical wisdom in complex system 
management: What is it and how do we get more? Systems Research and Behavioral Science. 2024. 
41 (2). pp. 316–337.

10.	 Jakubik M. How can practical wisdom manifest itself in five fundamental management and 
leadership practices? Vilakshan – XIMB Journal of Management. 2021. 18 (1). pp. 3–25.

11.	 McGregor T. The Philosophy of Artificial Wisdom. Philosophy & Technology, 2025, 38, 
article 126.

12.	 Peltonen T. Practical and Theoretical Wisdom in Management Scholarship: Re-assesing 
the Use and Appropriations of Aristotle’s Philosophy. Philosophy of Management. 2022. 21 (2). 
pp. 163–178.

13.	 Rahman M. U., Ahmed S. S., Jalees T., Khan M. M. Phronetic leadership: a perspective 
on developing absorptive capacity and organisational resilience. International Journal of 
Organizational Analysis, 2025, early view.

14.	 Zelny A. Offloading Wisdom: Four Technological Relations that Mediate Phronesis. 
Philosophy & Technology. 2025. 38. article 56.

REFERENCES
1.	 Andrushchenko, V. P. (2025). Prosvitnytska odisseia rozumu [The Enlightenment Odyssey of 

Reason]. Kyiv: Znannia Ukrainy. 524 p. [in Ukrainian].
2.	 Kiykov, O. Yu. (2024). Filosofiia hibrydnoho menedzhmentu yak suchasnoi modeli 

upravlinnia v umovakh zminnykh orhanizatsiinykh struktur [The Philosophy of Hybrid 
Management as a Contemporary Model of Governance under Changing Organizational Structures]. 
Osvitnii Dyskurs, 50(7–9), pp. 105–115. [in Ukrainian].

3.	 Kiykov, O. Yu. (2025). Fronezys u filosofii hibrydnoho menedzhmentu: yak praktychna 
mudrist zminiuie suchasni orhanizatsii [Phronesis in the Philosophy of Hybrid Management: How 
Practical Wisdom Transforms Contemporary Organizations]. Naukove Piznannia: Metodolohiia ta 
Tekhnolohiia, 1(55), pp. 96–102. https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-1-12 [in Ukrainian].

4.	 Sereda, H. V., & Nesteruk, V. A. (2024). Dystantsiini ta hibrydni modeli upravlinnia 
personalom: teoretychnyi ohliad i kontent-analiz [Remote and Hybrid Models of Human 
Resource Management: A Theoretical Review and Content Analysis]. Ekonomika i Orhanizatsiia 
Upravlinnia, 2(54), pp. 100–108. https://doi.org/10.31558/2307-2318.2024.2.9 [in Ukrainian].

5.	 Terepyshchyi, S. O. (2024). Demokratychni tsinnosti v osvitnii praktytsi postindustrialnoho 
suspilstva: adaptatsiia idei Darona Adzhemoґlu ta Dzheimsa Robinsona [Democratic Values in 
Educational Practice of Post-Industrial Society: Adapting the Ideas of Daron Acemoglu and James 
Robinson]. Naukovi Zapysky NaU “Ostrozka Akademiia”. Seriia “Filosofiia”, 27, pp. 48–54. 
https://doi.org/10.25264/2312-7112-2024-27-48-54 [in Ukrainian].



195ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

6.	 Business Ethics Quarterly. (2024). Special Issue on “Wisdom and Sustainability: 
Transforming Business Ethics in Practice” (Editorial/Call). Business Ethics Quarterly, 34(3), 
pp. 532–536. https://doi.org/10.1017/beq.2024.12

7.	 D’souza, S., & Introna, L. D. (2023). Recovering Aristotle’s Practice-Based Ontology: 
Practical Wisdom as Embodied Ethical Intuition. Journal of Business Ethics, 189(2), pp. 287–300. 
https://doi.org/10.1007/s10551-023-05371-7

8.	 Forsdike, N. J., Baxter, L. F., & Town, J. S. (2024). Rescuing the Princess: How Phronetic 
Wisdom Was Learned and Deployed on Britain’s Railways. Management Learning, advance online 
publication. https://doi.org/10.1177/13505076241259132

9.	 Hallo, L., Nguyen, T., & Chileshe, N. (2024). Investigating Practical Wisdom in Complex 
System Management: What Is It and How Do We Get More? Systems Research and Behavioral 
Science, 41(2), pp. 316–337. https://doi.org/10.1002/sres.2968

10.	 Jakubik, M. (2021). How Can Practical Wisdom Manifest Itself in Five Fundamental 
Management and Leadership Practices? Vilakshan – XIMB Journal of Management, 18(1), 
pp. 3–25. https://doi.org/10.1108/XJM-08-2020-0078

11.	 McGregor, T. (2025). The Philosophy of Artificial Wisdom. Philosophy & Technology, 38, 
Article 126. https://doi.org/10.1007/s13347-025-00964-8

12.	 Peltonen, T. (2022). Practical and Theoretical Wisdom in Management Scholarship: Re-
assessing the Use and Appropriations of Aristotle’s Philosophy. Philosophy of Management, 21(2), 
pp. 163–178. https://doi.org/10.1007/s40926-021-00179-9

13.	 Rahman, M. U., Ahmed, S. S., Jalees, T., & Khan, M. M. (2025). Phronetic Leadership: 
A Perspective on Developing Absorptive Capacity and Organisational Resilience. International 
Journal of Organizational Analysis, early view. https://doi.org/10.1108/IJOA-07-2024-4699

14.	 Zelny, A. (2025). Offloading Wisdom: Four Technological Relations that Mediate Phronesis. 
Philosophy & Technology, 38, Article 56. https://doi.org/10.1007/s13347-025-00889-2

Kyikov Oleksiy Yuriyovych
Candidate of Philosophical Sciences,

Doctoral Student at the Department of Social Philosophy, Philosophy  
of Education and Educational Policy

Dragomanov Ukrainian State University
9, Pyrohova str., Kyiv, Ukraine

orcid.org/0000-0001-8368-6367

COMMUNICATION MANAGEMENT AND DEMOCRATIC VALUES:  
PHILOSOPHICAL PRINCIPLES OF PUBLIC ADMINISTRATION  

IN POST-INDUSTRIAL SOCIETY

Problem. The relevance of the problem is due to the transition of public administration to 
network forms of interaction, where the quality of communications directly determines the 
legitimacy of decisions and the trust of citizens. Fragmentation of channels, the growth of the role 
of digital platforms and ethical risks of algorithmic mediations require a philosophically grounded 
model that combines the norms of democratic values with the practices of daily management. 
The purpose of the study is to substantiate communication management as a mechanism for 
institutionalizing democratic values in hybrid public organizations and to operationalize the 
corresponding indicators. Methods. Methodologically, the article is based on the interpretative 
paradigm and the concept of practical wisdom (phronesis) in modern readings of management, 
integrating hermeneutic analysis, ethical assessment of decisions and approaches to the 
explainability of technologies. A mixed design was used empirically: targeted content analysis 
of official communications of local governments and educational institutions, web analytics, 
case studies of two hybrid organizations, and 18 semi-structured interviews with managers and 
moderators. Results. The results demonstrate that the effectiveness of communications is shaped 
by the triune logic of “phronesis – publicity – accountability” (FPO model). First, leadership 
phronesis is manifested in the presence of ethical checklists, explanatory notes to decisions, and 
rituals of public reflection; this reduces conflict and increases the perception of justice. Second, 



196 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

publicity, provided by synchronized channels (official websites, open data, social networks), 
correlates with increased awareness and participation, provided that the formats are accessible 
and the updates are regular. Third, accountability becomes meaningful when there is tracking of 
citizens’ proposals, set SLAs for responses, and quarterly reports with decision-making logic. 
In  combination with the principles of explainability of analytical tools, this results in a stable 
increase in trust indices, a reduction in conflict cases, and better consideration of stakeholder 
proposals. The proposed operationalization of the FPO model provides practical guidelines for 
developing policies, moderation training, and communications audits in the public sector.

Key words: communication management, democratic values, phronesis, publicity, accountability, 
hybrid organizations, public administration, ethical moderation, explainability of technologies.

Дата надходження статті: 10.10.2025
Дата прийняття статті: 27.10.2025

Опубліковано: 26.12.2025



197ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

УДК 008:316.7:930.85(100)
DOI https://doi.org/10.24195/sk1561-1264/2025-2-24

Петінова Оксана Борисівна
докторка філософських наук, професорка,

професорка кафедри філософських і соціологічних студій та соціокультурних практик
Державного закладу «Південноукраїнський національний педагогічний університет  

імені К. Д. Ушинського»
вул. Старопортофранківська, 26, Одеса, Україна

orcid.org/0000-0002-1871-1201

Гольденберг Олександр Якович
здобувач третього (освітньо-наукового) рівня вищої освіти

Державного закладу «Південноукраїнський національний педагогічний університет імені 
К. Д. Ушинського»

вул. Старопортофранківська, 26, Одеса, Україна
orcid.org/0009-0003-8067-6819

ГЛОБАЛІЗАЦІЯ ЯК ВИКЛИК КУЛЬТУРНОМУ РІЗНОМАНІТТЮ:  
СОЦІАЛЬНО-КУЛЬТУРНІ ПРАКТИКИ У ЗБЕРЕЖЕННІ  

НАЦІОНАЛЬНОЇ СПАДЩИНИ

Актуальність. В епоху глобалізації, коли відбувається уніфікація способів життя та 
поширення масової культури, особливого значення набуває проблема збереження культур-
ної ідентичності та національної спадщини. Соціокультурні практики стають ключовим 
механізмом підтримки культурної стійкості та формування національної компетентності 
громадян. Їхня роль полягає у відтворенні культурного досвіду, збереженні справжності та 
формуванні почуття приналежності до спільноти. Мета дослідження: проаналізувати 
роль соціально-культурних практик у формуванні національної компетентності громадян як 
ключового механізму збереження та актуалізації національної культурної спадщини в умовах 
глобалізації. Методи дослідження: метод аналізу та синтезу наукових джерел; філософ-
ський та концептуальний аналіз; кейс-аналіз та опис; міждисциплінарний підхід; кваліта-
тивний опис. Результати дослідження показують, що соціокультурні практики забезпе-
чують безперервність культурної пам’яті, сприяють адаптації традицій до глобальних 
викликів та зміцнюють національну свідомість. Формування національної компетентності 
є стратегічною умовою культурної стійкості, самореалізації особистості та розвитку гу-
маністичних цінностей. Збереження спадщини через соціокультурні практики підтримує 
культурне розмаїття, міжкультурний діалог та соціальну солідарність. Національна ком-
петентність функціонує як метапарадигмальна категорія, що забезпечує цілісне бачення 
формування особистості громадянина у відповідь на виклики війни, колоніальної спадщини 
та глобалізації. Глобалізація трансформує не лише економічні та політичні системи, а й 
культурні ландшафти, створюючи можливості діалогу культур та водночас ризики уніфі-
кації. Менеджмент соціокультурної діяльності у глобальному середовищі виступає засобом 
підтримки різноманітності, культурної синергії та національної ідентичності. Традиційні 
ремесла, обрядові події, цифрові ініціативи та громадська участь формують простір куль-
турної взаємодії, де спадок не лише зберігається, а й набуває нових смислів.

Ключові слова: глобалізація, соціокультурні практики, національна ідентичність, куль-
турна спадщина, національна компетентність, культурна стійкість, міжкультурний діалог, 
гуманістичні цінності, культурна політика, менеджмент соціокультурної діяльності.

© Петінова О. Б., Гольденберг О. Я., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



198 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Вступ. В епоху глобалізації, коли відбувається інтенсивне об’єднання способів життя, по-
ширення масової культури та домінування цифрових форматів комунікації, зростає небезпека 
втрати культурного різноманіття та автентичності локальних спільнот. Водночас, саме соціо-
культурні практики – як жива форма вираження традицій, цінностей, звичаїв та колективної 
пам’яті – стають ключовим інструментом збереження та трансляції національної спадщини. 
Такі практики демонструють здатність культур адаптуватися до глобальних змін, не втрача-
ючи власної ідентичності. Через участь у ритуалах, народних святах, мистецьких заходах, 
освітніх та громадських ініціативах передається культурний досвід, формується соціальна 
згуртованість та відновлюється почуття приналежності до спільноти. Вони забезпечують без-
перервність традицій у нових соціальних та технологічних умовах, стаючи дієвим фактором 
культурної стійкості. Вивчення соціокультурних практик у контексті глобалізації дозволяє 
не лише зрозуміти механізми збереження національної спадщини, але й визначити ефектив-
ні стратегії культурної політики, спрямовані на підтримку автентичності, творчої самореалі-
зації та цінності людського різноманіття. Саме тому акцент на соціокультурних практиках є 
принципово важливим для розуміння сучасних процесів культурної динаміки та зміцнення 
національної ідентичності перед обличчям глобальних викликів.

Мета та завдання. Мета: проаналізувати роль соціально-культурних практик у форму-
ванні національної компетентності громадян як ключового механізму збереження та актуа-
лізації національної культурної спадщини в умовах глобалізації. Завдання: проаналізувати 
наукові підходи до розуміння феномена глобалізації у контексті її культурних та соціальних 
вимірів; розкрити сутність соціально-культурних практик як механізму відтворення та транс
формації культурної спадщини; виділити основні форми соціально-культурних практик, 
що сприяють збереженню національної спадщини; обґрунтувати значення формування на-
ціональної компетентності як чинника стійкості культури до глобалізаційних викликів.

Методи дослідження: метод аналізу та синтезу наукових джерел застосований для сис-
тематизації, критичної оцінки та узагальнення сучасних досліджень, що висвітлюють про-
блематику нашої роботи, а також для виявлення основних наукових тенденцій та підходів; 
філософський та концептуальний аналіз використано для осмислення глобалізації як багато-
вимірного соціокультурного явища та для його впливу на культурну ідентичність, традиції та 
національну компетентність; кейс-аналіз та опис застосовані для простеження, як конкретні 
соціокультурні практики сприяють формуванню національної компетентності та збереженню 
культурної спадщини; міждисциплінарний підхід передбачав інтеграцію економічного, куль-
турологічного та філософського аналізу, що дозволило всебічно дослідити вплив глобаліза-
ційних процесів на національну культурну ідентичність та визначити роль соціокультурних 
практик у цьому контексті; квалітативний опис використано для виявлення якісних харак-
теристик соціокультурних практик, визначення їх форм та класифікації за функціональними 
ознаками.

Результати. Огляд сучасних досліджень показує, що технологічний прогрес і глобалізація 
істотно впливають на культурні процеси та соціальну динаміку. А. Алсалех аналізує подвій-
ний характер технологій, які, з одного боку, сприяють інноваціям, культурному обміну та ко-
мунікації, а з іншого – поглиблюють цифрову нерівність та ризик культурної гомогенізації. 
Дослідник закликає до свідомого впровадження технологій, що зберігають культурну різно-
манітність [1]. У працях Я. Бойка та З. Шацької наголошується, що креативна економіка – це 
нова модель розвитку, заснована на творчому потенціалі, культурних індустріях та інновацій-
них практиках. Вона формує умови для культурного обміну, інтеграції у світовий ринок та 
посилення ролі людського капіталу. В Україні цей сектор розвивається повільно через адміні-
стративні бар’єри, проте має значний потенціал локальних ініціатив та творчих спільнот [6]. 
А. Капліна розглядає міжкультурний менеджмент як інструмент гармонізації культурних від-
мінностей у глобалізованому середовищі. Визнання культурної різноманітності сприяє фор-
муванню «третьої культури» – простору діалогу, де традиції трансформуються, але не зника-
ють. Використання цифрових технологій у цьому процесі підтримує культурну спадщину та 



199ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

розширює її міжнародну присутність [12]. Менеджмент соціокультурної діяльності, креатив-
на економіка та технологічні інновації є взаємозалежними складовими сучасного культурного 
розвитку. Вони сприяють як економічному зростанню, а й філософському осмисленню глоба-
лізації як простору співтворчості, де культурне розмаїття стає ресурсом сталого розвитку.

Глобалізацію ми розглядаємо як процес всесвітньої інтеграції у політичній, економічній 
та культурній сферах, який нерідко акцентує увагу на економічних аспектах. Так, наприклад, 
американський соціолог і політолог І. Валлерстайн вводить поняття «світ-економіка», визна-
чаючи його як систему міжнародних торговельних та економічних зв’язків [5]. Сам термін 
«глобалізація» набув широкого використання лише наприкінці ХХ ст., раніше переважав 
термін «інтернаціоналізація», що описував міждержавні економічні, політичні та культурні 
процеси. Значну роль у поширенні глобалізаційних концепцій відіграли економічні кризи, 
які продемонстрували взаємозалежність держав. Дослідники, як-от Р. Робертсон і Т. Левітт, 
визначали глобалізацію через «часопросторове дистанціювання» та її взаємодію з модерні-
зацією [16]. Сучасні наукові дискусії, зокрема роботи Е. Гіденса, Д. Гелда, Е. Мак-Грю та 
інших, підкреслюють, що глобалізація має багато аспектів: політичний, соціальний, куль-
турний, але перш за все економічний [8, 9, 10]. Філософський аналіз глобалізації дозволяє 
побачити її комплексний міждисциплінарний характер [15]. Глобалізація постає як багато-
вимірне явище з неоднозначними, іноді суперечливими наслідками для політики, економіки, 
культури та соціального життя.

Ми вважаємо, що в умовах глобалізації важливою умовою збереження культурного різно-
маніття є формування у громадян національної компетентності. За основу беремо визначен-
ня, запропоноване українськими дослідниками: Національна компетентність – це здатність 
особистості усвідомлювати свою приналежність до певної нації, знати та цінувати історію, 
мову, традиції та культурну спадщину своєї країни, а також дотримуватися національних 
цінностей у повсякденному житті. Вона служить для ідентифікації особистості в національ-
но-культурному просторі та є основою для формування патріотичної свідомості [2]. Як і кож-
на компетенція, вона включає знання, уміння, навички, досвід, ціннісні орієнтації та ставлен-
ня. Знання передбачають усвідомлення історичної та культурної спадщини країни, значення її 
державних символів, мови, правових принципів суверенітету, а також розуміння геополітич-
ного контексту, видатних особистостей та ключових подій, що вплинули на формування на-
ції. Уміння полягають у здатності інтегрувати національно орієнтовані знання у повсякденне 
життя, комунікацію, освітню та культурну діяльність, демонструючи здатність аргументова-
но обґрунтовувати позиції, засновані на культурних цінностях країни. Навички проявляються 
у внутрішній готовності діяти відповідно до патріотичних переконань: з повагою ставитися 
до державних символів, використовувати мову в різних сферах життя, долучатися до гро-
мадських ініціатив, зберігати традиції та брати участь у заходах національної пам’яті. Дос-
від включає практичну участь у соціально-культурній, освітній, волонтерській та громадській 
діяльності, що сприяє розвитку активної громадянської позиції, а також набутий досвід за-
хисту інтересів держави в умовах соціальних викликів чи воєнних дій. Ціннісні орієнтації 
зосереджені на пріоритетах людської гідності, свободи, незалежності, збереження історичної 
пам’яті, національної ідентичності, шанобливого ставлення до культурної спадщини та від-
даності демократичним принципам державного будівництва. Ставлення відображає свідому 
готовність служити своїй країні, брати на себе відповідальність за її майбутнє, демонструвати 
громадянську активність, солідарність та стійкість у захисті національних інтересів та утвер-
дженні державності.

На нашу думку, важливу роль у формуванні національної компетентності в умовах глоба-
лізації слід відвести саме соціально-культурним практикам. Це поняття має різні визначення, 
наприклад, українські науковці під культурними практиками розуміють інтегровану систему 
взаємодій і комунікацій між індивідуальними та колективними соціальними акторами – спе-
цифічна сфера культурних подій, що відтворюють і продукують соціальну (культурну) реаль-
ність у приватному та публічному просторах [3, c. 56]. Значна увага в роботах дослідників 



200 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

приділяється аналізу традицій як соціокультурних практик. Наприклад, К.  Палій розглядає 
традицію та автентичність як ключові соціокультурні практики, що відіграють провідну роль 
у збереженні національної спадщини в умовах глобалізації. Авторка аналізує, як традиція, не-
зважаючи на ідею її «незмінності», постає динамічним соціальним конструктом, що постійно 
переосмислюється та реконструюється в сучасному культурному контексті. Дослідниця наго-
лошує, що саме в епоху Модерну традиція зазнає раціоналізації, і вона починає сприйматися 
не як природний компонент життя, а як інструмент чи символ, який можна використовувати 
для досягнення певних цілей або, навпаки, відкидати через відсутність практичної користі 
[14, с. 137–138]. Крізь призму соціокультурних практик традиції можна розглядати як меха-
нізм, який не лише зберігає, а й популяризує значення спадщини, а в глобалізованому світі 
такі практики стають формою оновлення культурної пам’яті, способом подолання відчужен-
ня та маргіналізації національних культур.

В контексті дослідження нашої теми пропонуємо під соціокультурними практиками 
пропонуємо розуміти сукупність дій, традицій, форм поведінки та комунікативних страте-
гій, за допомогою яких соціальна спільнота відтворює, передає та осмислює власні культур-
ні цінності, забезпечуючи тривалість та безперервність національної ідентичності в умовах 
глобалізаційних процесів. Такі практики охоплюють різні форми культурної діяльності, що 
сприяють збереженню та актуалізації національної спадщини. У цьому контексті соціокуль-
турні практики виступають інструментом культурної саморефлексії та опору тенденціям гло-
балізації, оскільки дозволяють локальним спільнотам інтегруватися у світовий культурний 
простір, не втрачаючи власної автентичності. Виокремлюємо такі форми соціально-культур-
них практик:

1.	 Традиційні культурні практики та ремесла. Це сукупність навичок, знань та техноло-
гій, що передаються з покоління в покоління та формують матеріальну та нематеріальну куль-
турну спадщину. Включають ремесла, народні промисли, традиційні способи виготовлення 
предметів побуту, одягу та їжі. Наприклад, гончарство, вишивка, ткацтво, кулінарні тради-
ції, які можуть практикуватися як періодично у формі майстер-класів, фестивалів, так і на 
постійній основі як спеціалізовані центри. Наприклад, в Україні, в Полтавській області, в селі 
Опішне, діє Національний музей-заповідник українського гончарства, який є унікальним цен-
тром збереження гончарної спадщини. Музей проводить неординарні міжнародні проєкти, 
такі як Міжнародна школа гончарства E-Summer Academy, Симпозіум монументальної кера-
міки «Вогонь лютий не горить» (акція, спрямована на зміцнення морального духу українців 
перед обличчям військової агресії) [13].

2.	 Культурно-обрядові події. До них належать публічні заходи та публічні практики, що 
відтворюють, зберігають та популяризують національні звичаї та традиції, свята, обряди та 
ритуали. Вони поєднують традиційну символіку, художні елементи, музичні та танцювальні 
практики, а також сприяють зміцненню культурної ідентичності та передачі знань і ціннос-
тей майбутнім поколінням у сучасному соціокультурному контексті. Наприклад, щороку на 
Трійцю в селі Сварицевичі на Рівненщині відтворюється давній дохристиянський обряд «пе-
ренесення куща». Цього дня групи дівчат обирають найкрасивішу серед них, яку називають 
Кустянкою, прикрашають її гілками та вінком. Після цього вони ходять від будинку до будин-
ку, співаючи пісні, а господарі пригощають їх. У селі вважається, що чим більше Кустянок 
відвідує домівки, тим багатшим буде врожай [11].

3.	 Освітні та науково-освітні практики. Систематична передача знань про культур-
ну спадщину через освітні програми, наукові дослідження, лекції, семінари, публікації та 
навчальні матеріали з метою формування культурної ідентичності.

4.	 Медіа та цифрові платформи. Використання сучасних медіа, інтернет-ресурсів та 
цифрових технологій для документування, популяризації та інтерактивного представлення 
національної культури та спадщини. Наприклад, віртуальні музеї, 3D-тури історичними міс-
цями, YouTube-канали з майстер-класами з народного мистецтва та ремесел, соціальні мере-
жі (Instagram, TikTok) для популяризації традиційних свят та костюмів серед молоді тощо. 



201ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

Так, проєкт VR KOLO об’єднує п’ять музеїв з різних регіонів України в єдиний цифровий 
простір. Відвідувачі можуть віртуально переміщатися між Черніговом, Хортицею, Прилука-
ми, Охтиркою та Дубном за допомогою VR-шолома. Цей проєкт спрямований на збереження 
культурної спадщини та надання їй нового життя у воєнні часи [17].

5.	 Художньо-творчі практики. Інтеграція національних мотивів у сучасне мистецтво та 
креативну сферу. Це можуть бути виставки, арт-інсталяції, музичні проєкти, модні колекції, 
що поєднують традиційні елементи з сучасними формами. Прикладами можуть бути інсталя-
ції та арт-об’єкти з використанням народних орнаментів, модні колекції з мотивами вишивки, 
музичні ф’южн-проєкти, що поєднують фольклорні мотиви з сучасними стилями. Наприклад, 
бренд української дизайнерки Оксани Полонець, що спеціалізується на сучасній моді з націо-
нальними мотивами, POLONETS, де «кожне творіння – це поєднання комфорту та вишуканої 
краси зі старовинними орнаментами та сучасними тенденціями [18].

6.	 Громадські ініціативи із залученням місцевих громад. Діяльність місцевих громад, во-
лонтерських груп та об’єднань, спрямована на збереження культурної спадщини через колек-
тивну участь, взаємодію поколінь та практичне відтворення традицій. Прикладами є етногра-
фічні клуби у сільських громадах, що зберігають усні легенди та пісні, волонтерські проєкти 
з реставрації храмів та історичних будівель, «Живі музеї» з реконструкцією побуту та реме-
сел. Так, на Закарпатті за громадською ініціативою реалізується культурно-мистецький про-
єкт під назвою «Жива спадщина», метою якого є збереження нематеріальної культурної спад-
щини шляхом залучення місцевих громад, ремісників, а також демонстрації та популяризації 
традиційних ремесел, обрядів та звичаїв [7].

7.	 Міжнародне співробітництво та інтеграційні проєкти у формі обміну досвідом, уча-
сті у світових культурних програмах, співпраці з міжнародними організаціями та діаспо-
рою, що дозволяє популяризувати та зберігати національну спадщину в умовах глобалізації 
(Програми ЮНЕСКО з охорони нематеріальної культурної спадщини, співпраця українська 
діаспора в США та Канаді для популяризації традиційних свят, участь у міжнародних куль-
турних форумах, наприклад, Венеційській бієнале. До речі, Україна бере участь у бієнале з 
національним павільйоном. У 2024 році було представлено групову виставку кураторів В. Ба-
викіної та М. Горбацького, яка спирається на практику колективного плетіння камуфляжних 
сіток як метафору спільних горизонтальних дій. Плетіння сітки – це процес, який охоплює 
більше, ніж просто виготовлення сітки для допомоги армії. Це усвідомлення спільних дій, ко-
рисних один для одного та для країни [4].

Висновки. Таким чином, національна компетентність функціонує як метапарадигмальна 
категорія, що забезпечує комплексне бачення формування особистості громадянина та реа-
гування на сучасні виклики війни, колоніальної спадщини та глобалізації. Глобалізація є 
багатовимірним процесом, який трансформує не лише економічні та політичні системи, а й 
культурні ландшафти, створюючи умови для діалогу культур, так і ризики їхньої уніфікації. 
Технологічний прогрес та креативна економіка відіграють подвійну роль: вони відкривають 
можливості для культурного обміну, проте можуть посилювати ризик культурної гомогеніза-
ції. Менеджмент соціокультурної діяльності у сучасному глобальному середовищі виступає 
важливим засобом підтримки культурної різноманітності, формування культурної синергії та 
збереження національної ідентичності. Соціально-культурні практики – це інтегрована систе-
ма дій, символів та традицій, що забезпечують тривалість культурної пам’яті, збереження та 
оновлення національної спадщини. Традиційні ремесла, культурно-обрядові події, цифрові 
та художні ініціативи, а також громадська участь формують живий простір культурної вза-
ємодії, де спадок не лише зберігається, а й набуває нових смислів у глобальному контексті. 
Формування національної компетентності є стратегічною умовою стійкості культури, сприяє 
самоідентифікації особистості, підтримує національну свідомість та забезпечує культурну 
безперервність у епоху глобальних змін. Збереження національної спадщини через соціаль-
но-культурні практики в умовах глобалізації є засобом формування гуманістичних цінностей, 
міжкультурного діалогу та соціальної солідарності.



202 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Alsaleh A. The impact of technological advancement on culture and society. Sci Rep. 2024 

Dec 30. 14(1). 32140. doi: 10.1038/s41598-024-83995-z. 
2.	 Petinova О.  Tkachenko К. STEAM Education as a Tool for Shaping National Competence 

in Contemporary Ukrainian Society: preprint. Оdessa : Тhe State Institution “South Ukrainian 
National Pedagogical University after K. D. Ushynsky”, 2025. 24 р.

3.	 Liseienko O., Poplavska T., Wright H. Concept of Cultural Practices in the Context of Social 
and Cultural Activities Management. Socio-Cultural Management Journal. 2025. №8(1). 46–58. 
https://doi.org/10.31866/2709-846X.1.2025.336356

4.	 Universes in Universe. Ukraine: National Pavilion of Ukraine – 60th International 
Art Exhibition, La Biennale di Venezia, “Net Making”. 2024. URL: https://universes.art/en/
venice-biennale/2024/ukraine#c126088

5.	 Wallerstein I. World-Systems Analysis: An Introduction. Durham; London: Duke University 
Press, 2004.132 p.

6.	 Бойко Я. В., Шацька З. Я. Креативна економіка як нова модель економічного зростання. 
Домінанти соціально-економічного розвитку України в умовах інноваційного типу прогресу. 
Київ: Київський національний університет технологій та дизайну, с. 103–105. 2020, 26 березня. 
URL: https://er.knutd.edu.ua/bitstream/123456789/15814/1/DOMIN2020_P103-105.pdf

7.	 В обласному центрі представлять культурно-мистецький проєкт «Жива спадщина». 
Департамент культури Закарпатської обласної державної адміністрації. Новини. 02.10.2024. 
URL: https://kultura-zak.gov.ua/?p=1294&utm

8.	 Гелд Д. Демократія та глобальний устрій. Київ, 2005. 358 с.
9.	 Гелд Д., Мак-Грю Е. Глобалізація / антиглобалізація. Київ, 2004. 180 с.
10.	 Гіденс Е. Нестримний світ: як глобалізація перетворює наше життя. Київ, 2004. 100 с.
11.	 Зелені свята: традиції святкування українців. Обереги українського народу. 

Національна історична бібліотека України. Вип. 12. 11 червня 2022 р. URL:  
https://nibu.kyiv.ua/exhibitions/567/?utm

12.	 Капліна А. І. Крос-культурний менеджмент у сформованій культурі комунікацій. 
Агросвіт. № 9–10, 2023. URL: https://doi.org/10.32702/2306-6792.2023.9-10.71

13.	 Національний музей-заповідник українського гончарства в Опішному. URL:  
https://opishne-museum.gov.ua/proekty/

14.	 Палій К. Інфляція та нове життя традиції як матеріалу для здійснення автентичності. 
Сучасні соціокультурні практики: компетентнісно-аксіологічний аспект: Збірник статей і 
матеріалів Всеукраїнської науково-практичної конференції (29–30 березня 2018 р.). Полтава: 
ПП «Астрая», 2018. С. 137–142.

15.	 Петінова О. Б. Глобалізація в історико-філософській ретроспективі. Вісник Інституту 
розвитку дитини. Серія: Філософія. Педагогіка. Психологія. Київ, 2014. Вип. 31. С. 25–30.

16.	 Робертсон Р. Глокалізація: часопростір і гомогенність-гетерогенність. Глобальні 
модерності / За ред. М. Фезерстоуна, С. Леша, Р. Робертсона; пер. з англ. Т. Цимбала. Київ : 
Ніка-Центр, 2008. С. 48–72.

17.	 Хромова О. VR KOLO: музеї України у віртуальній реальності. WOMO. Новини. 
21  Жовтня 2025. URL: https://womo.ua/vr-kolo-muzeyi-ukrayiny-obyednalysya-u-virtualnij-
realnosti-shhob-zberegty-spadshhynu-j-daty-yij-nove-zhyttya/ї

18.	 Polonets. About the designer. URL: https://polonets.ua/en/about-designer?utm

REFERENCES
1.	 Alsaleh, A. (2024). The impact of technological advancement on culture and society. 

Scientific Reports, 14(1), 32140. https://doi.org/10.1038/s41598-024-83995-z
2.	 Petinova, O., & Tkachenko, K. (2025). STEAM education as a tool for shaping national 

competence in contemporary Ukrainian society: preprint. Odessa: The State Institution “South 
Ukrainian National Pedagogical University after K. D. Ushynsky”.

3.	 Liseienko, O., Poplavska, T., & Wright, H. (2025). Concept of cultural practices in the context 
of social and cultural activities management. Socio-Cultural Management Journal, 8(1), 46–58. 
https://doi.org/10.31866/2709-846X.1.2025.336356



203ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

4.	 Universes in Universe. (2024). Ukraine: National Pavilion of Ukraine – 60th International 
Art Exhibition, La Biennale di Venezia, “Net Making” [Web page]. Retrieved October 21, 2025, 
from https://universes.art/en/venice-biennale/2024/ukraine

5.	 Wallerstein, I. (2004). World-Systems Analysis: An Introduction. Durham; London: Duke 
University Press.

6.	 Boiko, Ya. V., & Shatska, Z. Ya. (2020, March 26). Kreatyvna ekonomika yak nova 
model ekonomichnoho zrostannia [Creative economy as a new model of economic growth]. 
Dominanty sotsialno-ekonomichnoho rozvytku Ukrainy v umovakh innovatsiinoho typu prohresu, 
Kyiv: Kyivskyi natsionalnyi universytet tekhnolohii ta dyzainu, pp. 103–105. Retrieved from:  
https://er.knutd.edu.ua/bitstream/123456789/15814/1/DOMIN2020_P103-105.pdf [in Ukrainian].

7.	 V oblasnomu tsentri predstavliat kulturno-mystetskyi proiekt “Zhyva spadshchyna” [In  the 
regional center will present the cultural-artistic project “Living Heritage”]. (2024, October 2). 
Departament kultury Zakarpatskoi oblasnoi derzhavnoi administratsii. Novyny. Retrieved from 
https://kultura-zak.gov.ua/?p=1294&utm [in Ukrainian].

8.	 Held, D. (2005). Demokratiia ta hlobalnyi ustrii [Democracy and the global order]. Kyiv: 
Nika-Centr [in Ukrainian].

9.	 Held, D., & McGrew, E. (2004). Hlobalizatsiia / antyhlobalizatsiia [Globalization/
antiglobalization]. Kyiv: Nika-Centr [in Ukrainian].

10.	 Hiddens, E. (2004). Nestrymnyi svit: yak hlobalizatsiia peretvoriuie nashe zhyttia [Runaway 
World: How Globalization is Reshaping Our Lives]. Kyiv: Nika-Centr [in Ukrainian].

11.	 Zeleni sviata: tradytsii sviatkuvannia ukraintsiv [Green Holidays: Traditions of Ukrainians]. 
(2022, June 11). Oberehy ukrainskoho narodu. Natsionalna istorychna biblioteka Ukrainy, 12. 
Retrieved from https://nibu.kyiv.ua/exhibitions/567/?utm [in Ukrainian].

12.	 Kaplina, A. I. (2023). Kros-kulturnyi menedzhment u sformovanii kultury komunikatsii 
[Cross-cultural management in the formed culture of communication]. Ahrosvit, 9–10.  
https://doi.org/10.32702/2306-6792.2023.9-10.71 [in Ukrainian].

13.	 Natsionalnyi muzei-zapovidnyk ukrainskoho honcharstva v Opishnomu [National Museum-
Reserve of Ukrainian Pottery in Opishne]. (n.d.). Retrieved from https://opishne-museum.gov.ua/
proekty/ [in Ukrainian].

14.	 Palii, K. (2018). Infliatsiia ta nove zhyttia tradytsii yak materialu dlia zdiisnennia 
avtentychnosti [Inflation and the new life of tradition as a material for authenticity]. In Suchasni 
sotsiokulturni praktyky: kompetentnisno-aksiolohichnyi aspekt (pp. 137–142). Poltava: PP 
“Astraia” [in Ukrainian].

15.	 Petinova, O. B. (2014). Hlobalizatsiia v istoryko-filosofskii retrospektyvi [Globalization 
in historical-philosophical retrospective]. Visnyk Instytutu rozvytku dytyny. Seriia: Filosofiia. 
Pedahohika. Psykholohiia, 31, 25–30 [in Ukrainian].

16.	 Robertson, R. (2008). Hlokolizatsiia: chasoprostir i homohennist-heterohennist 
[Glocalization: Time-space and homogeneity–heterogeneity]. In M. Featherstone, S. Lash, & 
R. Robertson (Eds.), Hlobalni modernosti (pp. 48–72). Kyiv: Nika-Centr [in Ukrainian].

17.	 Khromova, O. (2025, October 21). VR KOLO: muzei Ukrainy u virtualnii realnosti 
[VR  KOLO: Museums of Ukraine in virtual reality]. WOMO. Novyny. Retrieved from  
https://womo.ua/vr-kolo-muzeyi-ukrayiny-obyednalysya-u-virtualnij-realnosti-shhob-zberegty-
spadshhynu-j-daty-yij-nove-zhyttya/ [in Ukrainian].

18.	 Polonets. (2025). About the designer [Web page]. Retrieved October 21, 2025, from  
https://polonets.ua/en/about-designer?utm



204 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Petinova Oksana Borysivna
Doctor of Philological Sciences, Professor,

Professor at the Department of Philosophical and Sociological Studies and Socio-Cultural Practices
State Institution “South Ukrainian National

Pedagogical University named after K. D. Ushynsky”
26, Staroportofrankivska str., Odesa, Ukraine

orcid.org/0000-0002-1871-1201

Goldenberg Oleksandr Yakovych
Applicant of the Third (Educational and Scientific) Level of Higher Education 

State Institution “South Ukrainian National
Pedagogical University named after K. D. Ushynsky”

26, Staroportofrankivska str., Odesa, Ukraine
orcid.org/0009-0003-8067-6819

GLOBALIZATION AS A CHALLENGE TO CULTURAL DIVERSITY:  
SOCIO-CULTURAL PRACTICES IN PRESERVING NATIONAL HERITAGE

Relevance. In the era of globalization, when there is a unification of lifestyles and the spread 
of mass culture, the problem of preserving cultural identity and national heritage is of particular 
importance. Socio-cultural practices become a key mechanism for supporting cultural stability 
and forming national competence of citizens. Their role is to recreate cultural experience, 
preserve authenticity and form a sense of belonging to the community. The purpose of the study: 
to analyze the role of socio-cultural practices in forming national competence of citizens as a key 
mechanism for preserving and updating national cultural heritage in the context of globalization. 
Research methods: method of analysis and synthesis of scientific sources; philosophical and 
conceptual analysis; case analysis and description; interdisciplinary approach; qualitative 
description. The results of the study show that socio-cultural practices ensure the continuity of 
cultural memory, contribute to the adaptation of traditions to global challenges and strengthen 
national consciousness. The formation of national competence is a strategic condition for cultural 
stability, self-realization of the individual and the development of humanistic values. Preservation 
of heritage through socio-cultural practices supports cultural diversity, intercultural dialogue 
and social solidarity. National competence functions as a meta-paradigm category that provides 
a holistic vision of the formation of a citizen’s personality in response to the challenges of war, 
colonial heritage and globalization. Globalization transforms not only economic and political 
systems, but also cultural landscapes, creating opportunities for dialogue between cultures and at 
the same time risks of unification. Management of socio-cultural activities in a global environment 
acts as a means of supporting diversity, cultural synergy and national identity. Traditional crafts, 
ceremonial events, digital initiatives, and public participation form a space of cultural interaction 
where heritage is not only preserved but also acquires new meanings.

Key words: globalization, socio-cultural practices, national identity, cultural heritage, 
national competence, cultural stability, intercultural dialogue, humanistic values, cultural policy, 
management of socio-cultural activities.

Дата надходження статті: 31.10.2025
Дата прийняття статті: 14.11.2025

Опубліковано: 26.12.2025



205ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

ПАМ'ЯТІ ВЧЕНОГО

УДК 929:101.9”19/20” 
DOI

Мельников Олександр Валерійович
доктор економічних наук, кандидат технічних наук, професор

Приватний заклад вищої освіти «ІТ СТЕП Університет», 
вул. Замарстинівська, 83а, Львів, Україна 

orcid.org/0000-0002-9741-9726 

ПІШОВ НЕ ПОПРОЩАВШИСЬ…
(пам’яті Едуарда Павловича Семенюка) 

Живемо у час болю і смутку, тож на тлі одних 
прикрих новин інші іноді «губляться»… На дев’яно-
сто першому році пішов з життя відомий вчений, 
доктор філософських наук, професор Е.  П.  Семенюк 
(10.06.1935–16.06.2025). Враженнями від спілкуван-
ня з цією непересічною людиною ділиться з  читача-
ми автор. Едуард Павлович прожив цікаве й насичене 
життя: дитинство з  постійними переїздами – був 
сином залізничника, навчання на радіотехнічному фа-
культету Львівського політехнічного інституту, 
служба в  Збройних Силах, робота на приладобудів-
них підприємствах, навчання та успішне завершен-
ня вечірнього відділення факультету іноземних мов 
Львівського університету Івана Франка. Його увагу привертає інформаційна взаємодія лю-
дини та техніки, теорія інформації. Вирішує професійно зайнятися філософією  – вступає 
до аспірантури. Потім був успішний захист кандидатської та докторської дисертацій з 
філософії. Протягом своєї активної науково-педагогічної діяльності працював у Львівсько-
му державному університеті ім. Івана Франка (1970–1981), Інституті суспільних наук АН  
УРСР (1981–1988), Дрогобицькому державному педагогічному інституті ім. Івана Франка 
(1992–1993). Очолював кафедри філософії Українського поліграфічного інституту ім. Івана 
Федорова (1988–1992) та Національного лісотехнічного університету України (1993–2021). 
Автор фундаментальних праць, найвідоміші з яких: «Загальнонаукові категорії та підходи 
до пізнання. Філософський аналіз» (1978), «Категорії сучасної науки. Становлення та розви-
ток» (у співавторстві, 1984), «Технічні науки та інтегративні процеси. Філософські аспек-
ти» (у співавторстві, 1987), «Інформатика. Досягнення, перспективи, можливості» (1988), 
«Інформаційний підхід до пізнання дійсності» (1988), «Філософія сучасної науки і техніки» 
(у співавторстві, 2006, 2012, 2017), «Інформатика та сучасний світ. Філософські аспекти» 
(2009), «Екологізація суспільства. Соціальна роль та моделювання» (у співавторстві, 2012). 
Десятки статей ученого побачили світ у фахових виданнях, що індексуються міжнародни-
ми наукометричними базами Scopus і  Web of Science. Його роботи читають англійською, 
французькою, іспанською та німецькою мовами. Сам Едуард Павлович визначав коло сво-
їх наукових інтересів наступним чином: філософія та методологія сучасної науки, пробле-
ми інформації в суспільстві і науці, інформатика та інформаційна культура особистості і 
суспільства, філософія сталого розвитку та глобалізації. 

Ключові слова: філософія та методологія науки, проблеми інформації в суспільстві і нау-
ці, інформатика та інформаційна культура, філософія сталого розвитку та глобалізації.

© Мельников О. В., 2025 
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



206 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Пошук шляху 
Едуард Павлович – ровесник того, що у нас прийнято було називати науково-технічною 

революцією: розвиток радіотехніки, електроніки та електричного зв’язку – серед визначаль-
них напрямків цього явища. Тож після закінчення середньої школи герой мого нарису всту-
пає на «перспективний» радіотехнічний факультет Львівського політехнічного інституту, 
який успішно закінчує у 1957-му. Потім працював інженером-технологом складального цеху 
заводу «Львівприлад». Служив у  Збройних Силах. Після демобілізації  – інженер-конструк-
тор (1960–1961), провідний інженер (1963–1967) конструкторського бюро «Термоприлад». 
Був інженером, а  потім старшим інженером військового представництва №  1129 Міністер-
ства оборони (1961–1963). У 1963 р. вступив на вечірнє відділення факультету іноземних мов 
Львівського державного університету ім. Івана Франка, яке закінчив 1969 р. 

Його увагу привертає інформаційна взаємодія людини та техніки, теорія інформації. Цей 
інтерес серед іншого був детермінований швидким розвитком інформаційних технологій 
у нашій країні та світі, та на роки визначив коло його зацікавлень у  науці… Перша стаття 
«Теорія наукової інформації та питання класифікації наук» побачила світ до вступу його 
в  аспірантуру весною 1967  р. на сторінках третього номеру науково-технічного збірника 
«Науково-технічна інформація. Серія 2: Інформаційні процеси та системи». Збірник був ор-
ганом Державного комітету Ради Міністрів СРСР з науки та техніки і Всесоюзного інституту 
наукової та технічної інформації АН СРСР. Професор згадував, що публікація у такому солід-
ному виданні відіграла вирішальну роль при зарахуванні його на науку.

Того ж 1967-го, пройшовши відповідні випробування, вступив до аспірантури при Львів-
ському державному університету ім. Івана Франка. Робота виконувалася під керівництвом 
Бориса Григоровича Кубланова, що протягом 1963–77 років завідував кафедрою філосо-
фії університету. Здобувач вклався у належні три роки й там само в університеті у 1970-му 
успішно захистив дисертаційну роботу «Філософські проблеми інформаційного підходу до 
наукового пізнання» на здобуття наукового ступеня кандидата філософських наук. Офіційни-
ми опонентами на захисті були відомі вчені Борис Сергійович Українцев і Володимир Микола-
йович Свінціцький.

Е.  П.  Семенюк став кандидатом наук у  35  років. Сьогодні, коли аспірантура  – черговий 
рівень освіти, а здобувачі захищають дисертації в 25–27 років, може видатися, що 35 років – 
запізно, але у 1960–80-і роки це була звична практика, адже після закінчення закладу вищої 
освіти молоді фахівці зазвичай «ставали» до плуга, верстата чи кульмана й  тільки потім, 
через якісь час, верталися у рідну Alma mater на науково-педагогічну роботу. Навіть за таких 
умов виконання та захист дисертаційної роботи іноді розтягувалися на десятиліття. 

Ще до захисту кандидатської, «молодого» науковця залишено працювати на кафедрі фі-
лософії франкового університету, де він послідовно долає усі належні педагогу вищої шко-
ли щаблі: асистент (1970–1971), старший викладач (1971–1972), доцент (1972–1977). 1976 р. 
ВАК затвердив Е. П. Семенюка у вченому званні доцента по кафедрі філософії. 

Доктор наук 
Викладацька рутина не відбила в науковця смаку до досліджень, – він займається пробле-

мою єдності наукового знання, – його цікавить народження нових форм взаємодії суспільних, 
природничих і  технічних наук. З’являються публікації, що розглядають інтегративні проце-
си у науковому пізнанні, становлення, функції та структуру загальнонаукового знання, філо-
софські аспекти цієї проблеми. Ці напрацювання давали підстави думати про захист доктор-
ської. Для цього потрібно було вступити до докторантури чи прикріпитися для виконання 
роботи до якоїсь наукової установи чи закладу вищої освіти: оскільки докторантури з філо-
софії у Львові не було, довелося шукати можливостей в інших містах: Едуард Павлович стає 
здобувачем Інституту філософії АН  СРСР. У  той час Інститут філософії був центральною 
науково-дослідною установою Радянського Союзу, в якій велася наукова робота з основних 
напрямків та актуальних проблем філософського знання. Під час роботи над докторською 
науковець має можливість бачити, чути, спостерігати та знайомиться з  провідними філосо-



207ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

фами країни. Він відзначав, що особливо вдячний ученим у спілкуванні, з якими народжува-
лися та обговорювались ідеї його робіт: Юлій Анатолійович Шрейдер, Аркадій Дмитрович 
Урсул, Теодор Миколайович Цирдя, Юрій Михайлович Канигін, Георгій Ілліч Калитич, Рудже-
ро Сергійович Гіляревський, Володимир Спиридонович Готт, Юрій Володимирович Сачков, 
Віктор Степанович Тюхтін, Петро Васильович Новицький, Лев Аронович Синицький. З осо-
бливою теплотою згадував: В. С. Готта та А. Д. Урсула, з якими пов’язували не тільки ділові 
але й приязні людські стосунки. 

На час роботи над дисертацією Е.  П.  Семенюка перевели на посаду старшого науково-
го співробітника кафедри філософії університету (1977–1979). Багато хто вважає філософів 
людьми занадто інфантильними та відірваними від реального життя. Натомість Едуард Пав-
лович був людиною надзвичайно організованою: у процесі активної роботи з’являються де-
сятки статей і дві книги: «Про єдність наукового знання. Загальнонаукові теоретичні засоби 
пізнання» (спільно з  В.  С.  Готтом та А.  Д.  Урсулом, 1977) і  «Загальнонаукові категорії та 
підходи до пізнання. Філософський аналіз» (1978). Окрім написання книжок і статей, робота 
над дисертацією передбачала участь в наукових конференціях. Оскільки раніше конференції 
зазвичай були очними, нашому здобувачу довелося об’їхати найбільші міста України, побува-
ти в Латвії, Литві, Естонії, Молдавії та Білорусії. 

Шлях від кандидата до доктора наук зайняв у Семенюка дев’ять років, що навіть у наш час 
вважається хорошим результатом, тож у 1979 р. в Інституті філософії захистив дисертаційну 
роботу «Методологічні аспекти становлення загальнонаукових категорій і підходів у пізнан-
ні» на здобуття наукового ступеня доктора філософських наук. У роботі було проаналізовано 
логіко-методологічну специфіку загальнонаукових категорій і підходів, що на них ґрунтують-
ся, виявлено їх своєрідність у порівнянні з  іншими відомими типами пізнавальних засобів 
науки. 

Про сам захист докторської розповідав небагато: тільки одного разу сказав, що захист 
був непростим й до останнього не був упевнений в позитивному його результаті. Там само 
в Інституті філософії перед ним не зміг захистити дисертаційну роботу, присвячену законам 
мислення у формальній і діалектичній логіці, його колега по університетській кафедрі. Це не 
додавало оптимізму. Проте до Львова Едуард Павлович повернувся зі щитом! 

«Чиста» наука 
Через якісь час після захисту дисертації доктор наук Семенюк переходить на роботу до 

відділу філософії Інституту суспільних наук АН  УРСР (тепер Інститут українознавства ім. 
І. П. Крип’якевича НАН України), де працює спочатку старшим (1981–1986), а потім провід-
ним науковим співробітником (1986–1988). У 1986-му президія АН СРСР затвердила його в 
ученому званні старшого наукового співробітника з спеціальності «Діалектичний та історич-
ний матеріалізм».

З переходом Едуарда Павловича на роботу в науково-дослідний інститут пов’язана одна 
кумедна ситуація, хоча й сталася вона за сумних обставин: Володимир Петрович Чугайов, що 
був тоді директором Інституту суспільних наук, радий був «обставити» тодішнього ректора 
університету М. Г. Максимовича та отримати «готового» доктора. Тож коли питання переходу 
на роботу з університету до інституту принципово було вирішено, раптово помирає Микола 
Григорович Максимович, а В. П. Чугайова призначають ректором університету Франка – си-
туація кардинально змінюється: якщо раніше йшли працювати «до нього», то тепер – йдуть 
«від нього»... Точку зору, як відомо, визначає місце сидіння – Володимир Петрович «раптово» 
розуміє, що учений «потрібний» університету, але перехід на нове місце роботи, хоча й з пев-
ними труднощами, таки відбувся. 

Робота в Інституті суспільних наук була цікавою. Безпосередньо у  відділі філософії, до 
якого потрапив, працювали відомі вчені: Мирослав Миронович Олексюк, Мирослава Сергіївна 
Гурладі, Марат Миколайович Верников. Згадував, що коли М. М. Олексюк вважав, що «мо-
лодь» робить щось без достатнього пієтету до нього, казав з долею гумору: «Маєте завжди 
пам’ятати, що в інституті Ви завдяки мені…». Справа в тому, що відділ філософії було ство-



208 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

рено за директорства професора Олексюка так би мовити «під нього», – Мирослав Мироно-
вич очолював відділ, допоки був директором інституту. 

Якщо продовжити тему спогадів пов’язаних із Інститутом суспільних наук, то якось про-
фесор опинився в одному вагоні потягу з Ярославом Дмитровичем Ісаєвичем, тоді вже ака-
деміком і  директором Інститут українознавства ім. І.  П. Крип’якевича. Їх пов’язували роки 
спільної роботи в Інституті суспільних наук, хоч й у різних підрозділах, з  іншого боку, кар-
динальні суспільні зрушення 1980–90-х років призвели до зміни у стосунках й між людьми. 
Едуард Павлович з приємністю згадував про невимушене нічне спілкування у потязі, нібито 
й не існувало нічого, що їх роз’єднувало. Взагалі про контакти з Ярославом Дмитровичем й 
під час роботи в інституті завжди згадував з приємністю підкреслюючи його виключну діло-
витість та інтелігентність. 

Роки роботи в Інституті суспільних наук були найбільш плідними для Едуарда Павловича 
у науковому плані. Побачила світ низка його книжок: «Посилення взаємодії наук в умовах 
розвинутого соціалізму» (спільно з Н. Л. Поповою, 1983); «Категорії сучасної науки Станов-
лення та розвиток» (спільно з В. С. Готтом і А. Д. Урсулом, 1984); «Соціальна роль інфор-
матики» (спільно з В. С. Готтом, В. П. Мельником та А. Д. Урсулом, 1987); «Технічні науки 
та інтегративні процеси. Філософські аспекти» (спільно з А. Д. Урсулом і В. П. Мельником, 
1987); «Технічні науки, виробництво, соціальна практика» (спільно з В. П. Мельником, 1987); 
«Інформатика: Досягнення, перспективи, можливості» (1988) та  «Інформаційний підхід до 
пізнання дійсності» (1988). Основні публікації цього періоду демонструють своєрідний син-
тез двох напрямків його наукової діяльності: філософія та методологія сучасної науки – ін-
форматика, проблеми інформації в суспільстві і науці. 

Геракліту приписують слова: «Все рухається і ніщо не залишається на місці», то ж й ця ча-
стина життя вченого добігла свого логічного завершення…  

Поліграфіст 
Семенюк шукав не просто викладацьку роботу, а таку, де йому було би цікаво. Ще під час 

роботи в інституті академії наук брав участь у наукових конференціях, що проводив Україн-
ський поліграфічний інститут ім. Івана Федорова. Знайомство й тривалі контакти з відомим 
мовознавцем Мартеном Давидовичем Феллером, що познайомив його з ректором Григорієм 
Денисовичем Толстим, у  кінцевому рахунку дозволили перейти на роботу до поліграфічно-
го інституту. Професор завжди наголошував, що тематика, якою він займався (інформатика, 
проблеми інформації в суспільстві і науці), була близькою до того чим займаються полігра-
фісти та видавці (обробка та передача інформації). 

У 53 роки вчений очолив кафедру. Вже 1989 р. ВАК присвоїв йому вчене звання професора 
по кафедрі філософії та політичної економії. Робота на посаді завідувача кафедри віднімала 
багато сил та енергії, тож за чотири роки роботи в  інституті Івана Федорова побачила світ 
тільки одна книга: «Інформатизація суспільства і людина» (1990). 

Окрім професорів М. Д. Феллера та Г Д. Толстого, Едуард Павлович завжди з теплотою 
згадував учених, з якими йому довелося працювати в  інституті: Олександра Миколайовича 
Полюдова, Романа Михайловича Машталера, Сигізмунда Матвійовича Звежинського, Едуар-
да Тимофійовича Лазаренка. 

Згадуючи одного із своїх колег по аспірантському життю, професор неодноразово повто-
рював його сентенцію: «Основне не вскочити в  концепцію!». Сам Едуард Павлович не був 
премудрим пічкурем, тож не слідував цій homespun truth1. Люди, які знали його не надто до-
бре, навіть не здогадувалися, що мав він тверді переконання й через це потерпав іноді. Роки 
«перебудови» й наступні були непростими для нього. Якщо спробувати опустити усі «зайві» 
деталі, то професор виявився на неправильному боці історії, як тоді багатьом здавалося… 
Учорашні «друзі» Едуарда Павловича доклали значних зусиль що би позбутися його: правда-
ми й не правдами звільнити з роботи... Потім він доктор і професор у дусі німецького закону 
про заборону професій 1972 року не міг знайти собі роботу за фахом у Львові. Єдине місце, 

1	  Англійський ідіоматичний вираз, що означає грубувату правду



209ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

куди взяли викладати, був Дрогобицький державний педагогічний інститут ім. Івана Франка, 
ректором якого тоді був відомий культуролог Валерій Григорович Скотний, тож цілий рік Се-
менюк кожен будній день долав електричкою шлях зі Львова до Дрогобича2. 

На щастя, для героя моєї розповіді, у 93-му в Українському державному лісотехнічному 
університеті звільнилося місце завідувача кафедри філософії. Сам винуватець з  долею сар-
казму описував ситуацію, що склалася. Претендентів було двоє: Олег Іванович Гринів та Еду-
ард Павлович Семенюк. Коли ректор лісотехнічного Юрій Юрійович Туниця побачив список 
праць професора Гриніва, зокрема теми його кандидатської «Розвиток колгоспної демократії 
на сучасному етапі комуністичного будівництва» та докторської «Спосіб життя та соціаль-
на єдність суспільства зрілого соціалізму» у нього не виникло жодних сумнівів, хто очолить 
кафедру в його навчальному закладі. Варто ще зазначити, що О. І. Гринів до того працював 
в поліграфічному інституті та доклався до звільнення нашого героя з роботи. Що тут можна 
сказати – тільки повторити слова Ж. Ж. Дантона: «Революція пожирає своїх дітей». 

Лісотехнік 
Так вийшло, що з професором Семенюком мені довелося знайомитися кілька разів. Пер-

ше наше знайомство у 2002 році було «заочним»: я працював у видавництві, де Національ-
ний лісотехнічний університет України замовив виготовлення серії книжок за результатами 
виконання бельгійсько-українського проекту «Філософські та економічні засади сталого роз-
витку» (виконувався з  бельгійського боку університетами в Генті та Антверпені, з  україн-
ського  – лісотехнічним університетом та університетом Івана Франка)3. Серед іншого лісо-
технічний університет замовив виготовлення книги Едуарда Павловича «Філософські засади 
сталого розвитку». Це був навчальний посібник для магістрів та аспірантів. Мені ж довелося 
опікуватися отриманням грифу Міністерства освіти і науки на цю книжку. 

Було ще якесь шапкове знайомство на вулиці, аж поки відомий львівський учений-гео-
граф Микола Миколайович Назарук не «скерував» мене до Едуарда Павловича за консульта-
цією, коли я надумав розпочати роботу над докторською дисертацією (напевно, це був 2008 
чи 2009 рік). Спочатку наші зустрічі мали спорадичний характер – зустрічалися за потреби, 
обмінювалися статтями та книгами. Коли ж питань до обговорення стало занадто багато, роз-
почали спілкуватися на постійній так би мовити основі. Декілька раз професор приїздив до 
мене в академію друкарства (де я тоді працював), але ці поїздки не приносили йому задово-
лення через спогади про минуле, у першу чергу, – найчастіше ми зустрічалися в лісотехніч-
ному, де Семенюк керував кафедрою. Але ні в нього, ні в мене на роботі не вдавалося поспіл-
куватися «по душам», тож скоро ми почали зустрічатися в Едуарда Павловича вдома. Після 
смерті дружини жив він самотньо, дочка й онуки його жили окремо, тож ніхто нас не відволі-
кав від питань державної ваги. 

Якщо ж повернутися, до наукової тематики, якою займався вчений у лісотехнічному, то під 
впливом академіка Туниці активно працював над розвитком задуму «Екологічної Конституції 
Землі». Юрій Юрійович вважав цю ідею своїм дітищем, тож приділяв розвитку та обґрунту-
ванню її багато уваги. Вона органічно вписувалася в  іншу концепцію, – сталого розвитку, – 
над філософським осмисленням якої тривалий час працював професор Семенюк.  

Разом з Володимиром Петровичем Мельником підготував і видав підручник «Філосо-
фія сучасної науки і техніки», що витримав три видання (2006, 2012, 2017). У професора за 
життя було небагато аспірантів але про своїх учнів він завжди згадував добрим словом, ра-
дів їх успіхам. Пригадую, яка гордість переповнювала Семенюка, коли у 2018 році профе-
сора Мельника обрали член-кореспондентом Національної академії наук, що вже казати про 
2024 рік, коли Володимир Петрович став академіком!    

Е.  П.  Семенюк завжди був достатньо принциповим у тому, що стосувалося оцінювання 
знань студентів. Таким він був в часи історичного матеріалізму, таким він залишився й у наш 
час. Водночас він тверезо сприймав дійсність й розумів, що надмірність ні до чого доброго не 

2	 Відстань між станціями складає 100 км, а дорога тривала коло двох годин в один кінець
3	 Професор активно працював над цим проєктом у Бельгії з перервами протягом 1998–1999 років



210 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

призводить. Він декілька разів переповідав мені різні кумедні історії про своїх колишніх сту-
дентів, що згадували при зустрічах його вимогливість… 

З часом робота почала приносити усе менше задоволення, тож просив керівництво лісо-
технічного перевести його з посади завідувача кафедри на професора. Казав, що не відпускав 
його ректор Туниця. Тут варто відзначити, що Семенюк не тримався за місце керівника: се-
ред іншого гнітила значна кількість «паперової» роботи, необхідність ходити на різноманітні 
засідання…. У 2021 році в лісотехнічному університеті змінився ректор, тож з’явилася пре-
красна нагода піти на заслужений відпочинок, тим більше що й нове керівництво, не прагну-
ло залишити професора на роботі. 

Як писалося з професором 
Після звільнення з лісотехнічного Едуард Павлович «зайнявся» здоров’ям: мав регулярно 

ходити в поліклініку на процедури, багато читав, але у нього повністю зникло бажання пи-
сати. У той час, як я робив відчайдушні спроби чимось його «завантажити». Так, наприклад, 
пропонував взяти участь в підготовці книжки про нашого товариша М. М. Назарука: умов-
ляв написати про нього як про філософа… Едуард Павлович казав, – що не має матеріалів, – 
я  підібрав основні роботи Миколи Миколайовича; потім він казав, що мусить подумати, 
довго-довго думав й нарешті повідомив – нічого не виходить. Мовляв декілька раз сідав до 
роботи – навіть трішки щось написав, але усе не те, не пишеться, не працюється... Початок 
активних воєнних дій взагалі справив на нього гнітюче враження й с тих пір він постійно пе-
ребував у дуже песимістичному настрої. Взагалі був цільною людиною: мав певні погляди на 
життя, яких дотримувався. У кінці життя у нього розпочалося якесь болісне переосмислення 
цінностей, того у чому був переконаний, до чого прагнув. 

Потрібно декілька слів сказати про те, як писалося з Едуардом Павловичем… Свого часу в 
співавторстві ми підготували дві книги «Екологізація суспільства. Соціальна роль та моделю-
вання» (спільно з Т. В. Олянишен, В. М. Сеньківським та Я. В. Котляревським, 2012) і «Кон-
цептуальні засади забезпечення сталого розвитку інформаційної сфери України» (спільно 
з Я. В. Котляревським, А. М. Штангретом і В. І. Воробйовим, 2016), десяток статей у вітчиз-
няних і закордонних виданнях. 

Едуард Павлович завжди підкреслював, що спільні публікації це ознака часу – наслідок ін-
теграції в науці, колективної організації наукового пошуку, що притаманний сучасному періо-
ду науково-технічного прогресу. Так, наприклад, ініціатором першої нашої статті був я: вона 
стала результатом вивчення книги професора «Інформаційний підхід до пізнання дійсності». 
Після прочитання книги, одразу виникло бажання застосувати підходи, викладені автором 
у монографії до аналізу ситуації в моїй «рідній» поліграфії. Потім до нас ще долучився ки-
ївський науковець, Ярослав Вікторович Котляревський, і так з’явилися стаття «Застосування 
інформаційного підходу до аналізу розвитку поліграфії» (2010). Були й інші приклади: Еду-
ард Павлович вирішив допомогти мені з закордонною публікацією4 – попросив мене підібра-
ти свої публікації з теми, що він обрав. У цьому випадку вже він готував текст статті «Інфор-
маційна революція та сучасна поліграфія», що вийшла пізніше англійською мовою (2014). 
Над книгами робота зазвичай йшла простіше, бо спочатку ми узгоджували загальний план, а 
потім кожний самостійно готував свої розділи. Звичайно, потім ми обмінювалися матеріала-
ми, вивчали їх, іноді доповнюючи своїми думками. 

Професор був надзвичайно уважним читачем, я би сказав, прискіпливим. Верстку статей і 
книг завжди читав пильно. Правив помилки, ділився думками з приводу того, що варто було 
би поправити, звісно поки залишалася така можливість. У роботі над тестами закордонних 
статей допомагало добре знання ним англійської мови.

Остання, як виявилося, наша з ним книга мала побачити світ у цьому році. Робота над 
нею з перервами тривала вже довший час. Здавалося, немає нічого легшого: я позбирав до 
купки наші з ним і колегами статті з наукознавства, що друкувалися в журналі Science and 
Innovation, систематизував матеріал. Едуард Павлович перечитав, як завжди уважно, весь 

4	 У той час з’явилися чергові зміни до Порядку присудження наукових ступенів, зокрема щодо необхідності закордонних публікацій



211ISSN 1561-1264 (PRINT), ISSN 2664-5998 (ONLINE)

текст, дав якісь зауваження, але якогось бажання працювати як раніше не виявив, тобто від-
працював для годиться,  – без вогнику. Потім й на мене навалилися якісь невідкладні спра-
ви, то ж роботу довелося відкласти. У минулому році я «видобув» із столу рукопис і твердо 
сказав професору, що мусимо видати цю книгу до його дев’яностоліття. На цей раз ентузіаз-
му в Едуарда Павловича було ще менше...  

Наш книжковий клуб 
Я вже згадував, що обмінювався з професором книжками. Він мав прекрасну добірку ху-

дожньої та спеціальної літератури. Колись з сумом казав мені: «Замолоду, звичайно, багато 
читав, потім через завантаженість – менше, але продовжував купувати книжки у надії про-
читати на пенсії, коли мало з’явитися море вільного часу. І ось мені вже вісімдесят, а час 
усе не знаходиться». Мене, у свою чергу, більше цікавили книжки з наукознавства, які мав 
професор. 

Узагалі, більшість бувальщин що я переказую тут, були рефлексією професора на прочита-
не. Я приносив йому книжки, він їх читав, а тоді ділився враженнями від прочитаного. У нас 
із ним був своєрідний книжковий клуб.

Так, наприклад, про участь у  створенні «Економічної енциклопедії» (2000–2002) я  взнав 
випадково, коли порадив йому прочитати книгу «Інтерв’ю з професором Степаном Васильо-
вичем Мочерним». Професор казав що з  С.  В.  Мочерним його познайомив декан філософ-
ського факультету університету Франка В.  П.  Мельник. Пізніше це знайомство переросло 
у співпрацю. Едуард Павлович написав для «Економічної енциклопедії» статті: Інформатика, 
Інформаційний підхід, Інформація, Наука, Інформаційний потенціал, Римський клуб, Сталий 
розвиток, Соціальна роль інформатики. Згадував, що у той час професор Мочерний хворів та 
перебував у скрутному матеріальному становищі, тож навіть підтримував його матеріально… 

Іншим разом з’ясувалося, що Едуард Павлович не читав автобіографічної трилогії 
Ю.  К.  Смолича «Дитинство», «Наші таємниці» та «Вісімнадцятилітні». Тож я  приніс йому 
книгу – від прочитаного на одному диханні він був у  захваті: разом із Смоличем їх дитин-
ство пройшло у Жмеринці, й хоча різниця у віці в них була більше тридцяти років. Семенюк, 
казав, що читаючи Юрія Корнійовича він нібито повернувся у дитинство (знайомі будинки, 
вулиці, враження). Перечитавши спогади Ю. В. Шевельова, казав що краще уявив собі життя 
Кубланова в довоєнному Харкові. 

Останніми роками зустрічалися рідше: раз на квартал, мабуть. Останній рік-два розрив 
між зустрічами ставав дедалі більшим. Кожних вихідних розмовляли з ним телефоном: ос-
тання розмова була короткою: мені здалося, що Едуард Павлович чи то важко говорити, чи 
він втомився... Я хотів напроситися до нього гості  – він обіцяв дати мені почитати книгу 
А. Д. Урсула «Проблема інформації в сучасній науці. Філософські нариси», а я натомість при-
готував йому добірку книг, які мали його зацікавити, хоча останній рік він скаржився на те, 
що йому важко читати – підводили очі... 

*  *  *

Е.  П.  Семенюка досі читають, його творчістю цікавляться, його цитують: років десять 
тому я був свідком, коли він отримав листа з КНР – китайська дослідниця історії вітчизня-
ної філософії просила його книжки, яких вона не могла дістати, консультувалася з ним із 
наукових питань… Сам Едуард Павлович визначав коло своїх наукових інтересів наступним 
чином: філософія та методологія сучасної науки, проблеми інформації в суспільстві і науці, 
інформатика та інформаційна культура особистості і суспільства, філософія сталого розвитку 
та глобалізації.

Професор, як й личить справжньому філософу, спокійно ставився до думки про смерть. 
Хтось колись казав, що старість з супутніми їй хворобами дається нам для того, щоб ми без 
жалю розлучалися з життям. Думаю, передчасна втрати дружини та власні хвороби, серед 
іншого, вплинули на філософське його ставлення до життя та смерті… Років десять тому 



212 НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ 2(56) 2025

Едуард Павлович потрапив до лікарні, я провідував його, а вже після видужання, він напів-
жартома напівсерйозно сказав, щоб я готувався писати про нього спогади, як фахівець з його 
творчості5. Я вирішив підіграти йому й відповів, що текст ми мусимо узгодити – я підготую, а 
він поправить… І ось доводиться виконувати побажання Едуарда Павловича: був він непере-
січною людиною й серйозним вченим. Учні продовжують його справу, праці читають англій-
ською, французькою, іспанською та німецькою мовами, тож пам’ять про цю чудову людину 
буде жити! 

Melnikov Aleksandr Valeriiovych
IT STEP University

83A, Zamarstynivska str., Lviv, Ukraine
orcid.org/0000-0002-9741-9726

HE LEFT WITHOUT SAYING GOODBYE...  
(In memory of E. P. Semenyuk)

We live in a time of pain and sorrow, so that against the backdrop of one disappointing piece 
of news, others are sometimes “lost”... At the age of ninety-one, the famous scientist, Doctor of 
Philosophy, Professor E. P. Semenyuk (June 10, 1935 – June 16, 2025) passed away. The author 
shares his impressions of communicating with this extraordinary person with readers. Professor 
Semenyuk lived an interesting and eventful life: a childhood with constant moves – he was the son 
of a railroad worker, studied at the radio engineering department of the Polytechnic Institute of 
Lviv, served in the Armed Forces, worked at instrument-making enterprises, and successfully 
graduated from the evening department of the foreign languages department of the Ivan Franko 
University of Lviv. He was attracted by the information interaction between man and technology 
and information theory. He decided to pursue philosophy professionally and entered graduate 
school. This was followed by the successful defense of his candidate and doctoral dissertations 
in philosophy. During his active scientific and teaching career, he worked at the Ivan Franko 
State University of Lviv (1970–1981), the Institute of Social Sciences of the Academy of Sciences 
of Ukrainian (1981–1988), and the Ivan Franko State Pedagogical Institute of Drohobych 
(1992–1993). He headed the philosophy departments of the Ivan Fedorov Ukrainian Printing 
Institute (1988–1992) and the Ukrainian National Forestry University (1993–2021). The author of 
many important works, the most famous of which are the books: “General Scientific Categories 
and Approaches to Cognition. Philosophical Analysis” (1978), “Categories of Modern Science. 
Formation and Development” (co-authored, 1984), “Engineering Sciences and Integrative 
Processes. Philosophical Aspects” (co-authored, 1987), “Informatics. Achievements, Prospects, 
Possibilities” (1988), “Information Approach to Cognition of Reality” (1988), “Philosophy of 
Modern Science and Technology” (co-authored, 2006, 2012, 2017), “Informatics and the Modern 
World. Philosophical Aspects” (2009), “Ecologization of society. Social role and modelling” (co-
authored, 2012). Dozens of the scientist’s articles have been published in specialized journals that 
are indexed by the international scientific databases Scopus and Web of Science. His works are 
read in English, French, Spanish, and German. Professor Semenyuk himself defined his research 
interests as follows: philosophy and methodology of modern science, information issues in society 
and science, computer science and the information culture of the individual and society, and the 
philosophy of sustainable development and globalization. 

Key words: philosophy and methodology of science, information issues in society and 
science, computer science and information culture, philosophy of sustainable development and 
globalization.

Надійшла: 06.10.2025
Опубліковано: 26.12.2025

5	 У 2010 р. до 75-річчя Е. П. Семенюка я спільно з колегою підготував бібліографічний покажчик його праць



ЗМІСТ

ФІЛОСОФІЯ СУСПІЛЬСТВА  
ТА СУСПІЛЬНОЇ ІСТОРІЇ
Бліхар В. С.

ЕТИЧНО-СОЦІАЛЬНІ ВИКЛИКИ ШТУЧНОГО ІНТЕЛЕКТУ В ПРАВОВІЙ СИСТЕМІ:  
ФІЛОСОФІЯ ПРАВА ТА СОЦІАЛЬНА ФІЛОСОФІЯ В ЕПОХУ ЦИФРОВІЗАЦІЇ	 4

Гришин Б. Ю.

ДОСЛІДЖЕННЯ ТЕАТРАЛЬНОСТІ МАРКЕТИНГОВИХ КОМУНІКАЦІЙ  
У ВИМІРІ СОЦІАЛЬНОЇ ФІЛОСОФІЇ	 11

Кадієвська І. А.

МОТИВАЦІЯ В КОНТЕКСТІ ЖИТТЄВОЇ СПРЯМОВАНОСТІ ОСОБИСТОСТІ  
(СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АСПЕКТ)	 21

Каранфілова О. В.

ЄВРОПЕЙСЬКІ СТУДІЇ ТА ЇХ ВПЛИВ НА РЕФОРМУВАННЯ ОСВІТИ В УКРАЇНІ  
(СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АНАЛІЗ)	 29

Кийков О. Ю.

ГІБРИДНИЙ МЕНЕДЖМЕНТ ЯК СИСТЕМА ГУМАНІСТИЧНО-ТЕХНОКРАТИЧНОГО  
БАЛАНСУ В УМОВАХ ЦИФРОВОЇ ГЛОБАЛІЗАЦІЇ	 36

Начев М. Ю., Атаманюк З. М.

СОЦІАЛІЗАЦІЯ ОСОБИСТОСТІ В УМОВАХ МЕТАМОДЕРНУ	 45

Пальчинська М. В., Кокорєв О. В.

СОЦІАЛЬНЕ ПРОЄКТУВАННЯ В УМОВАХ ВІРТУАЛІЗАЦІЇ СУСПІЛЬСТВА	 52

Сьомик В. А.

МІЖ МОДЕРНОМ І ПОСТМОДЕРНОМ: ДЕКОЛОНІАЛЬНІ КРИТИКИ,  
МНОЖИННІ МОДЕРНОСТІ ТА ТРАЄКТОРІЇ ДЕМОДЕРНІЗАЦІЇ	 62

Холоша Т. О.

ДО ПИТАННЯ ЧЛЕНСТВА ТАРАСА ШЕВЧЕНКА  
В КИРИЛО-МЕФОДІЇВСЬКОМУ БРАТСТВІ	 69

ФІЛОСОФІЯ ЛЮДИНИ З ЇЇ ОСОБЛИВОСТЯМИ,  
ЗДІБНОСТЯМИ І ВЛАСТИВОСТЯМИ
Борінштейн Є. Р.

ФІЛОСОФІЯ ТВОРЧОЇ ОСОБИСТОСТІ: ЦІННІСНІ ІНСАЙТИ ТА ЗНАЧЕННЯ МОРАЛІ	 77

Гетьман В. С.

КОНЦЕПЦІЯ ТІЛА В ФІЛОСОФІЇ МЕРЛО-ПОНТІ, САРТРА ТА ФУКО	 85

Кокорєв О. В., Пальчинська М. В.

ТЕХНОЛОГІЧНА РЕАЛЬНІСТЬ І МЕЖІ ЛЮДСЬКОГО РОЗУМУ:  
ФІЛОСОФСЬКИЙ АНАЛІЗ ЕПОХИ НАНОТЕХНОЛОГІЙ	 100

Корнієнко С. Г.

ТЕХНІЧНА ТВОРЧІСТЬ У КОНТЕКСТІ ФІЛОСОФІЇ ДИЗАЙНУ:  
ЕТИКО-АНТРОПОЛОГІЧНИЙ ВИМІР	 110



Лісеєнко О. В., Анісімов О. О.
ФІЛОСОФСЬКО-РЕФЛЕКСИВНЕ ОСМИСЛЕННЯ ФЕНОМЕНУ ЖИТТЄВОГО УСПІХУ 
ОСОБИСТОСТІ В ПРОСТОРІ СУЧАСНОГО СУСПІЛЬСТВА	 119

Маді Г. І.
ДОБРО ЯК УНІВЕРСАЛЬНА ФІЛОСОФСЬКА КАТЕГОРІЯ:  
ЗНАЧЕННЯ ПОЗИТИВНИХ МОРАЛЬНО-ЕТИЧНИХ ЯКОСТЕЙ	 126

Sajtarly I. A., Ishchenko O. M.
PHILOSOPHY OF THE EMOTIONS OF MAX SCHELER  
AND JEAN-PAUL SARTRE AS TWO “PROJECTS” IN A COMMON PARADIGM	 133

Ушно І. М.
КОНСТРУЮВАННЯ HOMO AEROSPACE: ФАКТОРИ ФОРМУВАННЯ  
АЕРОКОСМІЧНОГО МИСЛЕННЯ В СУЧАСНИХ СУСПІЛЬСТВАХ	 141

ФІЛОСОФІЯ ДУХОВНОЇ СФЕРИ  
АБО ІНТЕЛЕКТУАЛЬНИХ ПРОЦЕСІВ
Bondar S. V.
COULD ARTIFICIAL INTELLIGENCE BE MORAL? 
TEST OF HUMANNESS IN LIGHT OF IMMANUEL KANT’S IDEAS	 147

Іванова Н. В.
ФЕНОМЕН ЛЮБОВІ У ФОКУСІ ЖИТТЄТВОРЧОСТІ СОФІЇ РУСОВОЇ:  
ВЗАЄМОДІЯ РЕАЛЬНОГО І МОЖЛИВОГО	 158

Кузнецов В. С.
ЕТИЧНА ВІДПОВІДАЛЬНІСТЬ ЗА «ЦИФРОВЕ Я»:  
ІДЕНТИЧНІСТЬ ТА ПРИВАТНІСТЬ У ВІРТУАЛЬНОСТІ	 166

Мохонько В. А.
АКСІОЛОГІЧНІ ТА ПРАКСЕОЛОГІЧНІ ЗАСАДИ ВИКОРИСТАННЯ ТЕХНОЛОГІЙ  
НА ОСНОВІ ШТУЧНОГО ІНТЕЛЕКТУ У НАВЧАННІ ТА ПРАКТИЦІ  
КРЕАТИВНИХ ІНДУСТРІЙ	 175

Соколовський О. Л.
ДУХОВНИЙ ДОСВІД І ГУМАНІСТИЧНА АНТРОПОЛОГІЯ  
У РЕЛІГІЙНОМУ ДИСКУРСІ РАННЬОМОДЕРНОЇ ЄВРОПИ	 182

ФІЛОСОФІЯ ТА МЕНЕДЖМЕНТ  
СОЦІОКУЛЬТУРНОЇ ДІЯЛЬНОСТІ
Кийков О. Ю.
КОМУНІКАЦІЙНИЙ МЕНЕДЖМЕНТ І ДЕМОКРАТИЧНІ ЦІННОСТІ: ФІЛОСОФСЬКІ 
ЗАСАДИ ПУБЛІЧНОГО УПРАВЛІННЯ В ПОСТІНДУСТРІАЛЬНОМУ СУСПІЛЬСТВІ	 190

Петінова О. Б., Гольденберг О. Я.
ГЛОБАЛІЗАЦІЯ ЯК ВИКЛИК КУЛЬТУРНОМУ РІЗНОМАНІТТЮ:  
СОЦІАЛЬНО-КУЛЬТУРНІ ПРАКТИКИ У ЗБЕРЕЖЕННІ НАЦІОНАЛЬНОЇ СПАДЩИНИ	 197

ПАМ’ЯТІ ВЧЕНОГО
Мельников О. В.

ПІШОВ НЕ ПОПРОЩАВШИСЬ…(пам’яті Едуарда Павловича Семенюка) 	 205



CONTENTS

PHILOSOPHY OF SOCIETY AND SOCIAL HISTORY
Blikhar V. S.
ETHICAL AND SOCIAL CHALLENGES OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE  
IN THE LEGAL SYSTEM: PHILOSOPHY OF LAW AND SOCIAL PHILOSOPHY  
IN THE AGE OF DIGITALIZATION	 4

Gryshyn B. Yu.
THEATRICALITY OF MARKETING COMMUNICATIONS IN THE DIMENSION  
OF SOCIAL PHILOSOPHY	 11

Kadievska I. A.
MOTIVATION IN THE CONTEXT OF A PERSON’S LIFE ORIENTATION  
(SOCIO-PHILOSOPHICAL ASPECT)	 21

Karanfilova O. V.
EUROPEANS STUDIES AND THEIR IMPACT ON THE REFORM OF EDUCATION  
IN UKRAINE (SOCIO-PHILOSOPHICAL ANALYSIS)	 29

Kyikov O. Yu.
HYBRID MANAGEMENT AS A SYSTEM OF HUMANISTIC-TECHNOCRATIC BALANCE  
IN THE CONDITIONS OF DIGITAL GLOBALIZATION	 36

Nachev M. Yu., Atamaniuk Z. M.
SOCIALIZATION OF THE PERSONALITY IN THE CONDITIONS OF THE METAMODERN	 45

Palchynska M. V., Kokoriev O. V.
SOCIAL DESIGN IN THE CONDITIONS OF VIRTUALIZATION OF SOCIETY	 52

Semyk V. A.
BETWEEN MODERN AND POSTMODERN: DECOLONIAL CRITICISMS,  
MULTIPLE MODERNITIES, AND TRAJECTORIES OF DEMODERNISATION	 62

Kholosha T. O.
ABOUT THE ISSUE OF TARAS SHEVCHENKO’S MEMBERSHIP  
IN THE CYRIL-METHODIUS BROTHERHOOD	 69

PHILOSOPHY OF THE HUMAN PERSON WITH ITS FEATURES, 
ABILITIES, AND PROPERTIES
Borinshtein Ye. R.
PHILOSOPHY OF THE CREATIVE PERSONALITY:  
VALUE INSIGHTS AND THE MEANING OF MORALITY	 77

Hetman V. S.
THE CONCEPT OF THE BODY IN THE PHILOSOPHY OF MERLEAU-PONTY, SARTRE  
AND FOUCAULT	 85

Kokoriev O. V., Palchynska M. V.
TECHNOLOGICAL REALITY AND THE LIMITS OF HUMAN REASON:  
A PHILOSOPHICAL ANALYSIS OF THE NANOTECHNOLOGY ERA	 100

Korniienko S. H.

TECHNICAL CREATIVITY IN THE CONTEXT OF THE PHILOSOPHY OF DESIGN:  
AN ETHICAL AND ANTHROPOLOGICAL DIMENSION	 110



Liseienko O. V., Anisimov O. O.
PHILOSOPHICAL-REFLEXIVE ANALYSIS OF THE PHENOMENON  
OF PERSONAL LIFE SUCCESS IN CONTEMPORARY SOCIETY	 119

Madi H. I.
GOOD AS A UNIVERSAL PHILOSOPHICAL CATEGORY:  
THE MEANING OF POSITIVE MORAL AND ETHICAL QUALITIES	 126

Sajtarly I. A., Ishchenko O. M.
PHILOSOPHY OF THE EMOTIONS OF MAX SCHELER  
AND JEAN-PAUL SARTRE AS TWO “PROJECTS” IN A COMMON PARADIGM	 133

Ushno I.M.
CONSTRUCTING HOMO AEROSPACE:  FACTORS IN SHAPING AEROSPACE THINKING  
IN CONTEMPORARY SOCIETIES	 141

PHILOSOPHY OF THE SPIRITUAL SPHERE  
OR INTELLECTUAL PROCESSES
Bondar S. V.
COULD ARTIFICIAL INTELLIGENCE BE MORAL? 
TEST OF HUMANNESS IN LIGHT OF IMMANUEL KANT’S IDEAS	 147

Ivanova N. V.
THE PHENOMENON OF LOVE IN THE FOCUS OF SOFIIA RUSOVA’S LIFE-CREATION:  
THE INTERACTION OF THE REAL AND THE POSSIBLE	 158

Kuznetsov V. S.
ETHICAL RESPONSIBILITY FOR THE “DIGITAL SELF”: 
IDENTITY AND PRIVACY IN VIRTUALITY	 166

Mokhonko V. A.
AXIOLOGICAL AND PRAXEOLOGICAL PRINCIPLES OF USING TECHNOLOGIES  
BASED ON ARTIFICIAL INTELLIGENCE IN TEACHING AND PRACTICE  
WITHIN THE CREATIVE INDUSTRIES	 175

Sokolovskyi O. L.
SPIRITUAL EXPERIENCE AND HUMANISTIC ANTHROPOLOGY  
IN THE RELIGIOUS DISCOURSE OF EARLY MODERN EUROPE	 182

PHILOSOPHY AND MANAGEMENT  
OF SOCIO-CULTURAL ACTIVITIES
Kyikov O. Yu.
COMMUNICATION MANAGEMENT AND DEMOCRATIC VALUES: PHILOSOPHICAL 
PRINCIPLES OF PUBLIC ADMINISTRATION IN POST-INDUSTRIAL SOCIETY	 190

Petinova O. B., Goldenberg O. Ya.
GLOBALIZATION AS A CHALLENGE TO CULTURAL DIVERSITY:  
SOCIO-CULTURAL PRACTICES IN PRESERVING NATIONAL HERITAGE	 197

IN MEMORY OF THE SCIENTIST
Melnikov A. V.

HE LEFT WITHOUT SAYING GOODBYE... (IN MEMORY OF E. P. SEMENYUK)	 205



НОТАТКИ



Наукове видання

НАУКОВЕ ПІЗНАННЯ: МЕТОДОЛОГІЯ ТА ТЕХНОЛОГІЯ

ВИПУСК 2(56) 2025

Формат 60х84/8. Гарнітура Times New Roman. Папір офсетний. Цифровий друк. 
Обл.-вид. арк. 20,74. Ум. друк. арк. 25,34. Зам. № 0126/017

Підписано до друку 26.12.2025. Наклад 100 прим.

Видавництво і друкарня – Видавничий дім «Гельветика»
65101, м. Одеса, вул. Інглезі, 6/1

Телефони +38 (095) 934 48 28, +38 (097) 723 06 08
E-mail: mailbox@helvetica.ua

Свідоцтво суб’єкта видавничої справи
ДК № 7623 від 22.06.2022 р.


